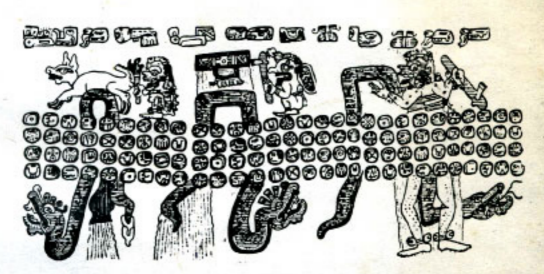
EDICIONES DE LA UNIVERSIDAD DE YUCATAN

9

3





ARAUJO - RODRIGUEZ - SOLIS

# I CHOLKIN



LER

# EDICIONES DE LA UNIVERSIDAD DE YUCATAN

ROLANDO ARAUJO S. MIGUEL RODRIGUEZ D. HUGO E. SOLIS C.

# I CHOL KIN

Proloso DOF

Perspectivas. por JOSE SOLIS LUGO WOLFGANG CORDAN



SERIE DRIBO

MERIDA 1965

Este es el tercer tomo de la serie Origo, dedicada a estudios de culturas antiguas y patrocinada por el Abogado Francisco Repetto Milán, Rector de la Universidad de Yucatán.

INVENTION ENGINEERS IN THE INTERIOR INTERIO

DIAZ MASSA IMPRIMIO MERIDA, YUC.

#### PROLOGO

Los trabajos lingüísticos del distinguido filólogo Wolfgang Cordan, plasmados en numerosos artículos, libros traducidos en varios idiomas y conferencias, han tenido recientemente gran significación en el Jer. Seminario sobre los Glifos Mayas, dictado por el científico alemán en la Universidad de Yucatán entre un grupo de jóvenes que se han interesado vivamente en el desarrollo del ya famoso Sistema de Mérida.

Y decimos que ha sido de gran significación primeramente, porque estos eventos culturales han despertado el interés de un sector cada vez más numeroso de nuestros jóvenes universitarios en la aún nebulosa historia del gran pueblo Maya, que solamente podria ser conocida de manera plena a través de la correcta interpretación de sus arcaicas inscripciones y después, porque ha estimulado el estudio de las Humanidades en esta época nuestra en que se tiende a prestar un culto al Materialismo, a las especialidades más utilitarias y espectaculares. En este Seminario, el Sr. Cordan aplicando el Sistema mencionado, hace un estudio de la cuenta de los días o sea el Chol-Kin, utilizando una técnica que desarrolló en colaboración con el lingüista Juan Hasler de la Universidad de Vergeryz.

Los trabajos de Cordan han sido recogidos, además de numerosas editoriales nacionales y extranjeras, en la Serie Origo, patrocinada por la Universidad de Yucatán. El Abogado Rodolfo Ruz Menéndez, Jefe del Departamento de Bibliotecas de esa Casa de Estudios y Director de estas selectas ediciones, ha comentado también en artículos publicados en el DIARIO DE YUCATAN y Revistas Especializadas, las características del Sistema de Mérida así como interesantes tópicos relacionados con la Cultura Maya, que vienen a significar una muestra más del interés de la intelectualidad yucateca, en la solución de los enigmas que nos legara esa gran Civilización.

Es de agradecerse grandemente al Abog. Francisco Repetto Milán, Rector de la Universidad de Yucatán, la preocupación que sintió desde el principio por el Sistema Mérida, ayudando al desarrollo de la investigación por varios medios y patrocinando las ediciones de los libros y folletos que de éste salen, también acogiendo, en las aulas de la Magna Casa, conferencias y seminarios que sobre la mitología e historia de la Civilización Maya se efectúan.

El trabajo ofrecido en las páginas siguientes, demuestra que una gran parte de los nombres para los dias usados por Landa y los Chilam Balames, son alteraciones o malentendidos, asimismo como nuevas interpretaciones de Conceptos antiguos ya olvidados, mientras en uno o dos casos los Mayas Yucatecos por su aislamiento de las otras civilizaciones pre-colombinas, conservaron las formas más antiguas. La revisión de esos conceptos se hizo urgente, porque, los glifos de los días entran como silabas o letras en los textos jeroglíficos, de manera que, de acuerdo con los estudios efectuados por el Sr. Cordan resulta que una falsa lectura de los signos calendáricos hace imposibles o equivocadas las lecturas compuestas.

Para la citación de los glifos se usan tres catálogos: Gunther Zimmerman; "Die Hieroglyphen der Maya-Handschriften; S. J. Eric S. Thompson: "Maya Hieroglyphic Writing" y "A Catalog of Maya Hieroglyphics"

del mismo autor.

Al pergeñar estas lineas que tratan de manifestar el reconocimiento de los amantes de las cosas del Mayab hacia el notable y concienzudo investigador alemán, quien ha encontrado eco de sus esfuerzos a la sombra de nuestra máxima Casa de Estudios y sus autoridades y comprensión entre sus nuevos discipulos que han participado en esta recopilación, principalmente los jóvenes Miguel A. Rodríguez Díaz, Rolando Araujo y Hugo E. Solís Correa, formulamos nuestros votos que el Sr. Cordan continúe su ardua labor que sin duda arrojará nuevas luces sobre el arcano que los Mayas nos legaron en sus inscripciones misteriosas y que por tantos siglos se han resistido a revelar sus secretos.

Mérida, Yuc., marzo de 1965.

JOSE SOLIS-LUGO

#### LA CUENTA DE LOS DIAS

Las civilizaciones prehispánicas, desde el valle de México hasta Nicaragua usaban un sistema particular para medir el Tiempo. Lo llamaron WARIN TZIKIN les Chorti, CHOL KIN varios pueblos en Guatemala y en Palenque fue I CHOL KIN. Todas las expresiones significan: medidor de los dias. Hemos preferido el nombre CHOL KIN para subrayar una línea lingüística que va desde Palenque via las regiones del llamado "Viejo Imperio" hasta Copán, Honduras, la cuna de la sabiduría maya respecto a la astronomía. Esta línea de vocablos nos va a ocupar una y otra vez en el análisis siguiente. Parece que en Yucatán se usaban las expresiones KIN KATUN y TZOLAN KATUN para cuentas simples o multiplicadas del CHOL KIN. ") ") También hubo la expresión XOK KIN y BUZ XOK.

Aún existe en Guatemala la denominación KAM VUH "Libro de suertes". El ciclo tenia aparte de su función astronómica un carácter astrológico. Esta última cualidad se ha conservado hasta nuestros dias en Chiapas y Guatemala.

El CHOL KIN consiste en 20 días que llevan nombres como lunes, martes, jueves. Y como en nuestra semana sobreviven los antiguos díoses de los romanos (la díosa de la luna, el belicoso Mars y el díos supremo Jovis<sup>3</sup> los días mayas representaban díoses escondidos en palabras antiquisimas.

Porque, hoy al dia, no cabe duda que el CHOL KIN fué el instrumento más antiguo para medir el tiempo.

Posteriormente se concibió un año de 360 o 365 días a la vez y una cuenta lunar, bastante complicada, la famosa "serie secundaria" en las inscripciones de la cuenta larga, la cual es un conjunto de cálculos complicadisimos y que permitió a los astrónomos mayas medir tiempos y astros por millones de años en adelante y por atrás.

¿Cuál es la razón de esos 20 días que no tienen modelo ninguno

en relaciones cósmicas? Los Mayas, como los Griegos, se explicaron el mundo de una manera antropocéntrica, Inventaron un sistema vigesimal para sus cuentas porque el hombre es el ser con 20 dedos. El concepto se manifiesta con toda claridad en el nombre del último dia de la serie: el vigésimo día se llama HUN AH PU, en Yucatán AHAU, "Cazador primordial de cerbatana" o Gran Señor, respectivamente. Vamos a demostrar a la hora de "AHAU" que "AH" es una forma gastada de \*LAK: señor, dueño. El ciclo de veinte días se llamó en su total "UINAL lo que es una palabra CHOL para "Hombre". Su glifo (Z. 1331, Th. II, 521) debe leerse en su forma antigua TZUINAL como lo veremos más adelante tratando de los signos calendáricos: TZEK, TZUEN, TZOTZ, TZAKAB, Con la cifra 4 antepuesta hay buenos ejemplos de "UINAL en forma fonética en la página LXXII a del



Códice Madritense: El Glifo se compone de una boca abierta de un animal, posiblemente el tigre, que es HUI' (\*TZUI) en Huasteco. Se completa con el afijo (Z. 77, Th. II, 85: NAL) (elote) para decir "TZUINAL".

Ese hombre 'UINAL de los veinte dedos tuvo que colocarse en el ritmo cósmico de los astros. Cómo lo hizo?

La unidad 20 no está relacionada con ningún fenómeno celeste y no es "mes"., Si el diccionario de Motul todavia conserva un vago recuerdo de los tiempos pasados con su palabra "UEN": (cosa de un mes) con el ejemplo "HUN UEN UAL": de un mes es mi hijo (901) hay que tener presente que los frailes están hablando de un "mes" como encontraron en las Américas "cipreses y faisanes" que no son el uno ni el otro.

El 'UINAL no es un mes, es una entidad para contar. Para el mes de 29 o 30 días tenían los mayas un glifo y una cuenta diferente, la ya mencionada serie secundaria.

Para el CHOL KIN aplicaron los mayas cifras desde 1 hasta 13 antepuestas a los nombres de los días. Así fue el primer día 1 IMIX. La cuenta siguió hasta 13 BEN. El día catorce recibió a su vez nuevamente la cifra 1: HIX, y la primera rueda cerró con 7 AHAU. Siguió después 8 IMIX. Contando los días 13 veces de esa manera se obtuvo la unidad de 260 días que es el CHOL KIN de los mayas o el TONALAMATL: "Libro de días" de los Aztecas, Después de 260 días

el primer dia se presentó otra vez como 1 IMIX,

Respecto a la cifra 260 y su divisor 13 reina todavia confusión y Ferdinand Anders repite en un "Pantheon der Maya" el error o la incomprensión diciendo que el "CHOL KIN" se desarrolló y corrió sin interrupción sin considerar las posiciones de sol, luna y de las estrellas.

En verdad se trata de un refinado instrumento para "medir el tiempo", lo cual era la obsesión de los mayas.

EL CHOL KIN està intimamente relacionado con los movimientos del Lucero de la tarde,

El Lucero de la Tarde tiene 252 dias de visibilidad y 8 dias de invisibilidad, total 260 dias. El CHOL KIN es pues la cuenta del Lucero de la Tarde. La cifra 13 es la unidad primordial-divisor para los movimientos aparentes del sol y de los planetas, Tratando del signo "LAMAT", el signo del Lucero, vamos a dar asombrosas pruebas de los cálculos con 13.

La cifra 260 fué usada también como intervalo en cálculos de otra indole, Dice Walter Lehmann al respecto: "Efectivamente, he constatado en los libros de CHILAM BALAM y en la CRONICA DE OXKUTZCAB una diferencia de 260 dias entre las fechas de los AHAU-TUNES, calculando hacia atrás desde 1,593 A. D. hasta 1,336 A. D". (\*)

T. S. Barthel descubrió además en las listas de dioses aztecas un orden cronológico, con distancias de 260 días entre el primero y último dios de cada grupo, expresándose asi el tonalpowalli azteca (\*\*).

El periodo sinódico del planeta Mercurio es: 9 x 13 = 117. Tomando esa cifra por 5 llegamos a 585, lo que es el promedio del periodo de la Venus.

El periodo del Martes es: 3 veces 13 x 20 - 780 dias,

El astrónomo Charles H. Smiley se fijó en un movimiento aparente del planeta Júpiter. Después de una conjunción con el sol el planeta se mueve durante 140 días hasta cierto punto del cielo, desde ahi regresa para otra conjunción solar en un lapso de 120 días, lo que da un total de 260 días entre dos conjunciones.

Discutiendo con el Profesor Smiley este movimiento particular en Mérida, nos fijamos en el hecho que en los respectivos cálculos jupiterianos en el Códice Dresdense aparece el glifo de la diosa vieja,



la Ixmukané del Popol Vuh. Nosotros leemos el glifo con toda seguridad chelem, lo que significa "tejedora". El profesor Smiley subrayó que el movimiento aparente del Júpiter expresa muy bien la acción de una tejedora de manera que la vieja o sabia tejedora "zak chelem" podría muy bien ser la patrona del planeta Júpiter y su glifo, el glifo del astro. (3 b)

El Profesor Smiley es catedrático de la Brown University y director del observatorio de Providence en Rhode Island. El es autor de una nueva correlación del calendario maya con el calendario crist'ano que pone la fecha 9.14.2.6.0 en el 2 de Febrero del año 436 D. C., situando la fecha Cero del calendario maya en un punto 6,685 dias más antiguo que la correlación Spinden y 101,585 días anterior a la carrelación Goodman-Thompson, (')

El Profesor Smiley cree además de poder comprobar que el signo de la cascabel expresa en los códices el chol kin de 230 dias. En Yucateco "cascabel" es tzap y así debe leerse el glifo en algunas combinaciones. En Pokoman tzap es "cerrar", (') lo mismo en Pokomchi ('), y el Cakchiquel tiene el verbo tzape "clausurar" (1). La evidencia lingüistica es insuperable, de manera que Tzap significa el Chol Kin o por lo menos su clausura,



Según los cálculos modernos, la Venus tiene un año de 583.92 dias. Los mayas evitando cifras quebradas, apuntaron muy blen 584 días. Cómo reconcillar el año venusiano con los 365 días del año solar?

Los sacerdotes descubrieron el divisor común 73, 8 x 73 = 584 y 5 x 73 = 365 Corresponden pues cinco años venusianos con ocho años terrestres o sean 2920 dias, y 5 + 8 = 13,

Los mayas concibieron el año solar como 18 x 20 + 5 = 365. Por esta razón el año solar contaba 18 "meses" de a 20 días más 5 dias que en Yucatán se llamaron XMA KABA KIN (dias sin nombre). La combinación de los días del CHOL KIN con los 18 "meses" del año (Tun) de 360 días más 5 días que no se contaban, originó un sistema que no explicamos aquí, siendo además un cálculo algebráico muy sencillo, que el año únicamente podía empezar con cuatro días fijos que estaban cada uno a cinco pasos del otro. Después de 4 años el primer signo se presentó otra vez como "portador del año" según dijeron los mayas.

En los códices de Dresden y de Paris los portadores del año son 'AKBAL, LAMAT, BEN, EDZNAB. Después de la fecha 9.12.0.0.0. en estilo maya, todo cambió con un día y el Códice Matritense tiene KAN, MULUK, HIX y KAUAK como portadores. El último códice es pues de fecha más reciente.

Los matemáticos mayas no se cansaron de combinar las cifras básicas de sus cómputos,

Tropezando con la ecuación 20 x 13 = 52 x 5, inventaron un ciclo grande de 260 años en paralelismo al CHOL KIN. Dividiendo entre cinco los 260 llegaron a 52 años que es una fecha milagrosa: solamente después de 52 años se repiten las denominaciones del CHOL KIN y del año con los mismos números. Una fecha: 1 Lamat 3 Popno se repite sino en 52 años más adelante; ese ciclo contaron los Zapotecos, los Toltecas y los Aztecas. Para los Mayas con sus enormes cálculos fue eso un ciclo demasiado breve. Inventaron pues la cuenta larga en la cual entran los complicados cálculos del verdadero mes o de las lunaciones y que cubre miles de años sin posible repetición y confusión de datos. Pero nosotros estamos tratando el CHOL KIN.

En la latitud 14°30' pasa el sol dos veces por el cenith: la primera vez 30 abril 1 de mayo, la segunda vez el 12/13 de agosto. El solsticio cae en el 22/23 de junio. Desde el primer paso por el cenith hasta el solsticio son 4 x 13 = 52 días. De ahi hasta el segundo paso son otros 52. Contando el solsticio como un día, la cifra total es 105 días, y quedan para el año solar 260 días. Además: ese período de 105 días es la época de las dos milpas en la latitud mencionada.

El origen de los ciclos de 260 a 105 dias en una latitud entre 15° y 14° fue ya considerado por otros investigadores desde hace tiempo.

(') Y Rafael Girard no se cansa desde 1,948 en todos sus libros a proporcionar más detalles convincentes para esa teoria; últimamente con

lujo de ritos Chortís en sus "Mayas Eternos" (1,962), curiosamente sin fijarse en la relación con la Venus,

En dicha latitud se encuentran: Copán, Kaminal Juyú, El Baúl y Ocôs, todos lugares con las más antiguas estratificaciones, salvo Copán, donde las capas arcaicas se esconden bajo gradiosas estructuras clásicas. En la finca El Baúl se encuentra la estela más antigua según nuestros conocimientos actuales, la estela Ciclo 7, discutida por años y últimamente por un trabajo de Michael Coe con buenas razones declarada "contemporánea a la fecha" es decir al siglo 2 antes de nuestra era. También se han encontrado no lejos del Baúl, en la finca Monte Alto, cabezas gigantescas de un principiante estilo Olmeca.

En los sitios "clásicos" de los Olmecas en Tabasco y Veracruz no se encuentra una línea de evolución: la cultura específica se presenta ya hecha, en toda su gloria, mientras en la costa sur de Guatemala hay toda clase de formas intermedias (').

Estamos de acuerdo con la tesis de Alfonso Caso de la cultura Olmeca como cuña de la cultura maya, con escritura, calendario y todo.

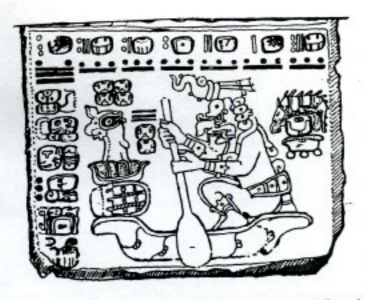
Los hallazgos olmecoldes en la costa de Guatemala por Coe, Cordan, Shook, por Gustavo Espinoza en Kaminal Juyú en las puertas de la ciudad de Guatemala ponen el acento en la región Latitud 14° -15°. Y por fin hay que pensar en el Popol Vuh que nos relata que el maiz fue encontrado en un lugar "Paxil". Una cueva Paxil se encuentra en la misma latitud en el departamento San Marcos, con el culto a una diosa del mismo nombre.

El CHOL KIN es pues un calendario venusiano y se originó en una región donde se encuentran hasta hoy las lenguas mayas más arcaices, como el Aguacateco y el Ix'l, y de donde, según McQuown y su escuela lingüística de Chicago, salieron las sucesivas olas migratorias de la raza maya,

La lengua Popoluca, hablada en la región olmeca de Veracruz, está considerada por el lingüísta de la universidad Jalapa, Juan Hasler, como la forma actual del antiguo "olmeca". Su afinidad con las lenguas mayas es obvia, el parentesco es más estrecho que con el Totonaco que no va a tardar de darnos informaciones interesantes. Vamos a discutir más adelante el caso de un glifo de cinco puntos que está relacionado con el cultivo del maiz y que tenemos que lee. Kam.

Kam es en Popoluca "milpa". Con esa última observación ya hemos empezado a ocuparnos de los problemas lingüísticos que nos pone el CHOL KIN. Dejando la danza de cifras sagradas y números mágicos por otra investigación, nos dedicaremos a la palabra. En el principio era la palabra: TU YAAX CHUN YANHI LE TANE.

- Eduard Seler: Gesammelte Abhandiungen zur Amerikanischen Sprach und Altertumskunde, Craz 1960, Tom. I. p. 507.
- 2) Juan Martinez Hernández: Crónicas Mayas, Mérida 1940, p. 6,
- Walter Lehmann: La Antigüedad Histórica de las Culturas Gran-Mexicanas y el Problema de su contacto con las culturas Gran-Perú. En: El México Antiguo. México 1938, Tom. IV. No. 5-6, p. 191.
- T. S. Barthel: Ein'ge Ordnungsprinzipien im aztekischen Pantheon, "Puldeuma", Vol. X, 2; p. 77-101,
- 3b.) La tentativa de un sacerdote maya para relacionar los periodos sinódicos de Mercurio, Venus, Marte con el chol kin encuentra Smiley y colaboradores en las páginas XXX-XXXV del códice Dresdense. Véase: Charles H. Smiley: Interpretación de dos ciclos en el códice de Dresden, Estudios de Cultura Maya, IV, 257-260. México 1964.
- 4) Ch. H. Smiley: A new correlation of the Mayan and Christian calendars. NATURE No. 188, p. 215-216. Idem: Bases astronómicas para una nueva correlación entre los calendarios maya y cristiano. En: Estudios de Cultura Maya, Vol. f, p. 237-242, México 1961.
- 5) C. N. Teletor: Diccionario Castellano-Pokoman, 140.
- M. K. Mayers: Vocabulario Español-Pokomchi 57.
- 7) C. Saënz: Diccionario Cakchiquel-Español 381.
- R. H. Merril: Maya sun calendar dictum disproved. En: American Antiquity. 10, 307-311. Salt Lake City 1945.
  - O. Apenes: Possible derivation of 260 day period of the Maya calendar. En: Ethnos, I, 58, Stockholm 1945.
- 9) W. Cordan: Tigerspur, Düsseldorf 1964, Fotos 37, 38, 40,



Codex Dresdensis XLIII, Dios-Pescador en un barco similar a los barcos de Tikal. En la proa se encuentran amontonados: la red trampa chim (pam-hoo en Yucatán), una olla con retoños y una ave-p. scadora, el cormoran, que adiestraron los mayas para la pesca en Guatemala, igual como los peruanos antiguos.

La olla en forma de barco está llena con la repetición de un glifo que se lee Dzak (Zak) que significa: escalas, gradas (Pio Pérez 427); cosas sobrepuestas como las coronas de la tiara (ibidem) y dzakal: nudos como en las cañas (Pio Pérez 427). En combinaciones con kab "Tierra" significa "caña de maiz" (Motul 224) con el ejemplo u dzakab in nal; las cañas de mi maiz (ibidem).

La olla con retoños es pues simbolo de la fertilidad: dzakan "abundante" y dzak=mezah "humedecer" (Pio Pérez 427). Dioses de la fertilidad tienen éste glifo a veces como corona, tocado.

El cormoran, ave pescadora, aparece también en actitud obvia en Dresden XXXVI y XXXVII.

#### PREMISAS BASICAS

La interpretación de los jerogiifos mayas es, en primera instancia un problema lingüístico. Habiendo sido concebidos los glifos principales desde hace más de 2500 años, resulta que hay que buscar la lengua antigua, el latin de los mayas —y como ésta ya no se habla, sino está escondida en los glifos— el descifre propiamente dicho tiene que ser acompañado y a veces precedido por el trabajo lingüístico de reconstrucción de la antigua lengua.

La Filologia moderna podria, supuesto el caso de que se hubiera perdido el latín, reconstruír la palabra latina para "hacer" al través del francés "faire" y el italiano "fare" como "facere", tomando en consideración la forma española también,

En el caso del maya tenemos la riqueza de no menos que dos docenas de idiomas diferentes, muertos unos tres o cuatro, practicados todavía con todo vigor los demás.

Todas estas lenguas se encuentran hoy dia en muy distintos niveles de desarrollo. Hay unas que se corrompieron por excesiva mezcla con el español. Hay otras que, antes de la llegada de los españoles, prestaron cantidad de palabras de las lenguas Zoque-Mixe.

Un caso especial es el Maya-Yucateco. Lo que se habla hoy es una mezcla poco estética desde el punto de vista lingüístico, entre Maya y Español. Pero ya el Maya en los tiempos de la conquista —tal como lo refleja el diccionario de Motul— está infiltrado por mexicanismos.

Dice Evon Z. Vogt al respecto: "We should certainly not take as old Maya the patterns described by the Spanish in Yucatan, for it is likely that Central Mexican influences had been felt most strongly there for a period of some 500 years at the time of the Conquest". (')

Lo que significa la dominación de otra civilización con diferente lengua, durante un medio milenio, lo demuestra la lengua española con sus palabras con al:—; almuerzo, almohada, álgebra, almendra, algodón, etc., provenientes de la influencia árabe.

E. Z. Vogt hace la sugestión "that we have a better chance of discovering old Mayan patterns in Chiapas and in the Cuchumatanes than elsewhere", (')

El lingüista Norman McQuown y su escuela han demostrado, en trabajos recientes que las lenguas mayas, morfológicamente más arcalcas —como el Aguacateco— se hablan justamente en las Cuchumatanes, es decir: en los altos de Guatemala.

Valiéndose de los resultados así obtenidos, la escuela de Chicago ha articulado la tesis de un comienzo de la cultura maya en Guatemala, de un desarrollo agrario a base de maiz y frijol, de una creciente sobrepoblación y subsiguiente migración en varias olas.

Por su parte la escuela mexicana de Morris Swadesh ha elaborado un cálculo matemático para definir "el siglo minimo" de separación de las varias ramas enparentadas de una misma lengua-madre, la llamada glottochronologia.

Todos los especialistas en ésta materia llegan a la conclusión que hubo una división general no solamente de las lenguas mayas, sino también de las oaxaqueñas p.ej. alrededor del siglo 2500 antes de nuestra era.

Según la escuela de Chicago fueron los Huastecos los primeros en emigrar en esta fecha hasta el norte del hoy Estado de Veracruz y, más adelante, seguidos por los mayas que hoy habitan la peninsula de Yucatán, Por razones que no cabe mencionar aquí la lengua huasteca ha conservado su carácter arcaico más puro que el Yucateco. Y es ésta la que en numerosos casos nos lleva al descifre de glifos y que en otros casos es la única que nos permite entender vocablos rituales de respetable antigüedad.

Se sabe que, con gran ruido de propaganda, unos matemáticos rusos pretendieron, desde hace 3 años, de haber descifrado y traducido los códices aplicando un computador electrónico. Los resultados obtenidos de esa manera fueron rechazados por conocedores de la materia como Alfredo Barrera Vásquez (Mérida), Tatiana Proskouriakoff (Cambridge) y Yuri Knórozov (Leningrado). En un trabajo exhaustivo en la Revista de Antropologia e Historia alemana (EAZ) confronta la mayista de la universidad Humboldt de Berlin, la Dra. Ursula Schenther, sílaba por sílabas las "lecturas" electrónicas con las interpretaciones de Cordan. El resultado es desastroso para los matemáticos del centro electrónico de Novosibirsk, En la

segunda página del códices Dresdense, la primera con textos, se ve una escena en la cual una anciana y un dios joven con atributos de culebra, están urdiendo juntos, probablemente un petate "pop": empieza el códice, empiezan los cálculos astro-mágicos, y el primer mes se llama en toda las lenguas mayas POP: petate.

Mientras Cordan lee: "Están urdiendo (confeccionando) la sabia tejedora vieja y el (dios) sagrada sierpe", la máquina electrónica sacó, a razón de 20,000 combinaciones o maniobras por segundo: "La Luna. Causar, O Can Chak. Luna. Nudo".

La catástrofe novosibirskiana no puede ser peor. Pero tenemos que agradecer el trabajo penoso, aburrido y, por supuesto, ingrato de la profesora Schlenther. (\*). El error principal de los rusos fué el uso exclusivo del diccionario de Motul.



Vamos a dar unos ejemplos. Un glifo, dibujado asi: y que tiene el número 1303 y 1303 a<sup>j</sup> en el catálogo del Dr. G. Zimmermann, ha causado discusiones. Los colegas alemanes están considerándolo como "Matte" (petate) pero para "pop" tenemos ya el consabido glifo calendárico. Se trata del techo de hojas de palma

de la choza de cañas, puesto a veces con el dibujo de la casa, a veces solo, pars pro toto, en los códices. Su valor silábico es "pat", derivado de la antigua palabra para choza: pathel en Huasteco, pat en Pokomchi, pach en Pokomam y Mam, etc. Este signo permite en sus combinaciones cantidad de

te signo permite en sus combinaciones cantidad de lecturas de las más diversas. En una escena del Códex Dresdensis 73 c que trata de lluvias, se lee: pek paxim— se derrama o se desborda el cielo" (cf. Saenz p. 306).





En escenas celestes del Códex Dresdensis 57a, 58b, 71b, 73a. se lee: pek pakab, lo que es en Huasteco "se mueve la caña", en Quiché "se tambalea la silla" y en Yucateco "se mueven los umbrales de puertas y ventanas, y las tablas que se ponen en las casas sobre las vigas" (Motul 727). Es decir: se tambalea el trono celeste.

El Dr. Zimmermann ve en las pág. 51b, 52b, 55a, del Cod. Dr. una reduplicación de su No. 1303. No hay tal. En los tres casos "pat" está combinado con el signo de la cruz celeste "kat". La lectura es

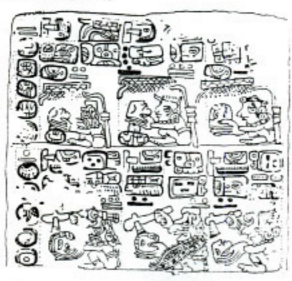
pek pakat, lo que significa en Yucateco "se tambalea la vista (Mot. 728) y en Cakchiquel "se mueve para amanecer" (Sáenz 303). Se trata de escenas de oscuridad de cielo,

Don Pablo Wirsing, Cobán, Guatemaia, gran conocedor de las lenguas y tradiciones guatemaltecas viene a confirmar nuestra lectura pat (pach) para Z. 1303. En una carta (15 de octubre 1964) apunta él basándose en el Kekchi lo siguiente: pat conter-



ta él basándose en el Kekchi lo siguiente: pat: corteza, cubierta doble, gemelo; pach o patz: plano; pach k' im: cubierta de hojas para los lados planos del techo de choza. (k'im es "paja"), Quod erat demonstrandum!

Por fin hemos interpretado una escena en el Cod, Matritensis 92a en la combinación con "pat" en el sentido de que el dios está haciendo a la mitad su tarea de elaborar un idolo, lo que muestra el dibujo de la escena ("). Hay aqui un juego de palabras con "elaborar" y "hacer la mitad". El diccionario de Motul tiene el hermoso ejemplo siguiente (p. 752).



huntul xiblal hach ki u menbil". Id est: "Formó la figura de un varón muy bien hecho", y Pio Pérez (p. 270): pat "formar figuras con las manos" y patbilkat "idolo de barro". Aplicando una lectura puramente fonética al complejo xak "hoja", pat "techo, casa" y kuch "carga" se obtiene xpak, lo que es en Kekchi "ha-

cer idolos"

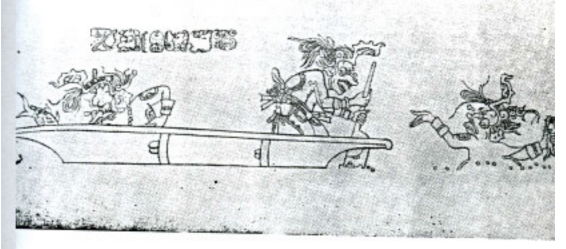
chol kuink: figuras

(xpak

"u patah u hokhol

de barro hechas por los antiguos).

Uno de los más excitantes hallazgos en Tikal es la tumba 116 de un sacerdote-gobernante. Entre los muchos objetos encontrados alrededor del esqueleto se hallaron unos huesos labrados con escenas mitológicas e inscripciones non-calendáricas. La semejanza con escenas del Códice Dresdense es obvia. El segundo grupo de glifos del códice reza: Kat-kab "cruzar", atravesar".





A nosotros interesa el primer glifo del texto de Tikal que e<sub>5</sub> una reproducción de la canoa, reduplicada.

Saliendo dei Yucateco-Lacandón sabemos que la palabra Chem "canoa" viene del Huasteco-Cotoque: \* tantyam-tyem-chem. Una duplicación chechem o tatan no da sentido, "Navegar" es en Yucateco chemulankil y "remar" baab. La cosa cambia si se aplican las lenguas guatemaltecas.

De la palabra yuk o yuyu' "extendido, largo", yukyu' "largo, delgado" en Kekchi se deriva juyub "canoa" en Kekchi y Quiché, juku' en Cakchiquel y Tzutujil. El verbo yukink significa en Kekchi "arrastrar, empujar, halar", de manera que el instrumento para halar o empujar", el "remo", es juyub y "remar" juyuk. Yub es "re-

mover" en Quiché y yuj "revolver, mezclar" (yuik en Kekchi) aplicable también al remo que revuelve el agua. En Dzotzil la raiz 'ju' tiene el significado de "halar, empujar, arrastrar"; por eso se dice del tren de ferrocarril xju' pepét kok: "rápido hala (empuja) el fuego". Los dioces en el barco de Tikal están pues remando: juyuk. Para "viajar en barco" se dice bek sa jukub (Wirsing). En Chontal, la hermana mayor del Chol, "canoa" es hukup (Lista Juan Hasler No. 743), y en Chol también jukup.

Esta determinación es importante porque en los Códices el mismo glifo "barco" se usa en escenas de ofrendas para indicar ollas o recipientes para bebidas. Beber es en toda las lenguas mayas 'uk, también el Popoluca tiene 'uk y el Zoque 'uk-tuy. (').

Asi es en Kexchi 'uk'eb "vaso para beber, jicara" y 'uchlem en Dzotzil. La ecuación se vuelve irrefutable en el Cakchiquel: juyu' "canoa", bebedero". (\*) Se ha encontrado, también en Tikal, un altar con un relieve: la cabeza de un d'os-narizón está puesta en una ollabebedora juku' (Altar VII).

El remo, por su parte, tiene también el glifo ju' (yu') subrayando otra vez la ecuación: largo-barco-remo-navegar-remar-halar-bebedero, una combinación únicamente posible en las lenguas aplicadas por nosotros.

En las burbujas del agua flota además el conocido glifo Kum. Aparte de la "calabaza, olla, recipiente" significa Kum en Kekchi; "ojo

de agua, lugar de agua". El glifo está acompañado por otro que parece ser una variente del locativo ti de Landa: ti Kum "en las aguas". Los dioses de Tikal están navegando y pescando en las aguas del cercano lago Petén Itzá, En Dzotzil 'ukum es "rio" y en Popoluca se dice para "botar liquido" Kumúchi, (").

El camino para buscar las lenguas más cercanas al "latín" o "Sánscrito" Maya está pues indicado. Los vocablos mismos lo dicen.

Chol significa: "claro, ordenado, inteligible". De ahí en Kekchi; cholob "explicar, hacer inteligible", cholak "explicación", cholchó "claro", chol chi "lengua clara" (Wirsing). En Chachiquel tu chol "el habla claro" (") y chol chabal "la lengua clara". En Dzotzii; chol kop "el idioma claro".

Chol ti es pues "la lengua pura", y tenemos que seguir la ruta lingüística Chol-Cholti-Chorti con sus parientes como Dzotzil,

Cholom es "orden" en Kekchi. I Chol Kin es: el orden del dia, el dia puesto en orden.

Los mismos mayas nos dicen que tenemos pensar y entender chol para entender sus conceptos.

Evon Z. Vogt: The Genetic Model and Maya Cultural Development. En: Desarrollo Cultural de los Mayas". México 1964, p. 40.

<sup>2)</sup> Ibidem.

<sup>2</sup>a) Ursula Schlenther: Kritische Bemerkungen zur kybernetischen Entzifferung der Maya Hieroglyphen, EAZ, V. 1964, p. 111-139.

W. Cordan: La Clave de los glifos mayas. Mérida 1964, p. 53 s.

R. Fernández Guardia y J. Fernández Ferraz: Las Lenguas indigenas de Central América en el siglo XVIII. San José, Costa Rica 1892.

<sup>5)</sup> Saënz 164

<sup>6)</sup> Clark 14.

<sup>7)</sup> Sačnz 97.

## LA SAGRADA CEIBA



Codex Dresdensis III.

### LOS SIGNOS DE LOS DIAS

1

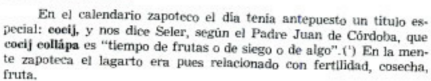


El primer día de la sagrada rueda de veinte dioses contados tenía una significación mitológica muy especial. El dia o mejor dicho su dios significaba el principio de la civilización, Los Mayas consideraban la época "cuando no se midió el tiempo" como pre-histórica, bárbara. Tratándose de conceptos muy arcaicos del mismo principio de la cultura centro-americana

tenemos que ocuparnos de un complejo mito-lingüístico enormemente complicado. Nosotros vamos hacer un esfuerzo para aciarar la parte lingüística. En lo que toca a los conceptos mitológicos nos vamos apoyar en Eduardo Seler y Alfredo Barrera Vázquez quienes son los que han excavado más profundamente en las estratificaciones arquetipicas de la mitología.

Los Zapotecos llamaron ese día chilla que significa cocodrilolagarto. Los Aztecas lo llamaron cipáctii. Aunque Sahagun y Durán traducen la palabra como "pez espada o "cabeza de sierpe", el mismo glifo azteca nos muestra la cabeza de lagarto.

El dia se llama en Yucatán imix, en todos los demás calendarios mayas imox. El Ixil tiene imux y el Pokomchi mox.



El elemento superior del glifo maya fué definido por Seler desde hace ochenta años como "tetilla con el circulo mamario". (\*) Basta para la comprobación una mirada en los códices, fijándonos en la forma como se dibujaron las tetas de las diosas. En todas las lenguas mayas "teta" es "im, aunque existe una segunda raiz ehu- o tzu- que más bien expresa la acción de "chupar"; en algún lugar de nuestras futuras deducciones de éste trabajo nos vamos a ocupar más detenidamente de esa silaba chu-. El elemento inferior fue interpretado por Barrera Vasquez como "pluma, pellejo, cosa peluda", ('),

Efectivamente aparece el conjunto de pelos chicos con algunas variaciones en el signo para el día Hix (Tigre) y un signo apuntado por Landa como "ma". Además se ve como una mecha larga infijado en los retratos de las diosas de los códices y a veces se antepone, de manera de prefijo femenino 'ix al glifos de mujeres siendo cla-



sificado como afijo 15. Ese afijo Z. 15 forma parte esencial de los glifos "kib" y "kaban".

Se trata pues de una silaba "ix que significa "pluma, pelo" y que por anteponer consonantes como K, P, T, M, H expresa diferentes objetos o acciones relacionados con pluma y pelo. En otro trabajo Barrera Vasquez ha aportado cantidad de vocablos apoyando la teoría. (")

De todas las lenguas mayas el Quiché es la más perfecta, la más clara. No solamente los tiempos de la conjugación se construyen con unos prefijos de una manera muy sencilla, la misma construcción de raices monosilábicas con inversión de las consonantes: mak-kam, muk-kum, pok-kop etc. es admirable. Esa lengua parece inventada por un matemático o, si eso no seria un anacronismo, por un lingüística moderno con ayuda de un cerebro electrónico. Existe un trabajo muy interesante que demuestra la construcción perfecta de la lengua Quiché y que nos hace entender el carácter básico de la gran familia de idiomas mayas. (\*)

Entendiendo eso ya no nos sorprende el manejo de la silaba 'ix.

Para pluma de aves se usa con preferencia kix. Así tenemos en el principio del Popol Vuh a un dios antiguo, en el concepto griego sería uno de los Titanes, vencido y matado por los héroes Hun Ah Pu' e Ixbalanké (Heracles, Theseus) y que se llama: Uukub Kak Kix "Siete Plumas de Fuego".

Para "envolver" se usa el verbo pix. En la segunda parte del Popol Vuh las tribus tienen paquetes, manojos sagrados a los cuales llaman pixom kakal, lo que es: fuego o sol envuelto. Sabemos que el manojo de los Cakchiqueles contenia grandes piedras de fuego, de obsidiana negra.

Las plumas finas o pelos finos recibieron una M indicativa: mex es "barba" en Yucateco y misik es "antena de insectos" en Kekchi. Además el plumón que envuelve la semilla del algodón se dijo todavia en los primeros tiempos coloniales en Yucatán, mix o mox (véase los Chilam Balam). En Pokomchi algodón es mix y como la ropa (nok) se hace de algodón se dice en Mam mixnok, mientras los Dzotziles prefieren la T y dicen tux-nok para algodón. De esas pelotitas de algodón viene sin duda la "ma" de Landa,

El glifo del primer día dice pues fonéticamente 'im - 'ix o "im mox: teta pluma. La cultura griega se basaba en el cultivo del trigo.
Es muy natural que aquellos deificaron el trigo. En los misterios
de Eleusis se enseñaba en el climax de los rituales una espiga de trigo,
y la famosa estatua de la Diana de Efesos era una diosa cubierta depechos, simbolizando la fertilidad, tomando los granos del trigo como
teta de mujer.

El mismo concepto tenian los Mayas. La diosa de la fertilidad era una diosa de muchas tetas: la mazorca. En los códices el Joven Dios del Maiz es un adolescente con raszgos faciales suaves y en varias escenas se convierte en una joven con teta, revelando así el concepto arquetípico.

Se sabe por deducción y por comparación del material glifico que nuestro glifo significa maiz. Todo parece muy bien, Pero el glifo el llama 'imix y maiz es 'ixim.

Ya Juan Pío Pérez trató a explicar esa contradicción y pensaba en una alteración esotérica, en una inversión de las silabas por los sacerdotes, La verdad es más simple.

En Chorti, es decir en la lengua de Copán donde se desarrolló el arte glífico, hay el indicator femenino "ux que se usa de posfijo: 'im-ux es "mama de mujer".

Y la lengua Ixil tiene para "espiga": imux. (').

Las formas 'ixim e 'imix son pues la misma cosa, antepuesto o pospuesto el atributivo femenino, y glificamente se puede leer la composición desde arriba a abajo o viceversa, Don Pablo Wirsing de Cobán, gran conocedor de lenguas indigenas y de sus costumbres nos dice que en Kekchi pelo es xi y xi'im grano con pelo, mientras 'imix significaba "madre primordial" e 'ixim "comida, alimento".

Las mazorcas del maiz llevan esos finos pelos rojos de gran fuerza curativa que originaron el concepto de la diosa con muchos pechos y pelo fino. En algún trabajo Barrera Vasquez ha mostrado que las plumas en el concepto de la serpiente emplumada simbolizan las hojas verdes que envuelven la mazorca

Hasta ahora muy bien, Pero resulta que imox significa además "ceiba" y está relacionado con un ser acuático del mismo nombre que a su vez está conectado con el cipactii, Sobre este tema hay desde los tiempos de Se'er una literatura enorme, contradictoria y confusa. En un trabajo reciente Barrera Vásquez trata de poner orden en el caos, (') El complejo mitológico sobrepasa los limites lingüisticos que nos hemos impuesto. Pero tenemos que ocuparnos, ya sea someramente de la relación, a primera vista extraña, de maiz-ceiba-lagarto.

Todas las interpretaciones salen de la famosa citación de Núñez de la Vega, Obispo de Chiapas del siglo XVII.

"La Ceiba, que es un árbol, que tienen en todas las plazas a la vista de la casa de Cavildo, y debajo de ella hacen sus elecciones, y las sahuman con braseros, y tienen por muy asentado, que en las raices de aquella Ceiba son por donde viene su linaje". (\*).

Roys nos dice que los Itzá de Tayasal creian que el yaxcheel kab fue el primer árbol del mundo del cual el primer Hombre comió. (°) Yax-cheel-kab es literalmente "primer árbol de la tierra". Como las frutas de la ceiba recuerdan tetas largas y como algunas clases de la ceiba producen esa pelota de plumón mox, la ecuación homófona entre ceiba y diosa del maíz "imox es clara y en Dzotzil mux es una palabra para "comer, devorar".

De ahi viene una superstición, Redfield y Villa Rojas encontraron en el pueblo yucateco de Chankom (jurisdicción de Valladolid) la creencia de que las niñas no debían jugar bajo la ceiba porque eso podía causarles que sus mamas crecieran demasiado grandes. (") La misma creencia existe en los altos de Chiapas donde nadie, hombre o mujer, debe abrazar una ceiba porque se volvería demasiado gordo.

El diccionario de Pio Pérez tiene la expresión budzi-hóloch:

"hoja de maiz ahumada", lo que seria jojóch en Dzotzil. En los códices se encuentra varias veces el glifo en forma de una espiral del humo buk (budz) bajo ofrendas de maiz o con un dios de la fertilidad. En el famoso Chichicastenango admiran miles de turistas diariamente las escenas alrededor del altar pagano en el centro de la ciudad, donde los Quichés echan mazorcas, envueltas en hojas en el humo perfumado del sagrado incienso. En el grabado p. 22, a la izquierda, está el joven dios Kanil con las bolas del incienso.

La linea lingüistica nos lleva ahora al vocablo 'imox que es Cakchiquel y según el padre Ximénez significa "pez espada". Eso no es exactamente lagarto pero siempre un animal acuático, y nos relaciona con el cipacti.

Siguiendo a los historiadores J. de la Serna y a su plagiador Boturini, Barrera Vásquez elabora la relación con cipactli. Cita él según Boturini: "Siendo Cipactli sincope de las palabras ce ipac tahtli ... se viene a saber, que Cipactli significa al Padre Superior a todos .... y así Cipactli es el Primer Padre de toda la Humana Generaración", (").

En la página III del Códice Dresdense se ve el sacrificio de una muchacha sobre un tronco de Ceiba. Del pecho abierto sale otra ceiba. En las raices del yax-cheel-kab hay un monstruo que no es lagarto sino, como lo apunta Barrera Vásquez, el dios B. llamado Chak en Yucatán. Pero al lado derecho se acerca un lagarto en posición erecta a un dios sentado que tiene arriba su glifo que dice: Hun Chan, 1 Serpiente.

En la estela 7 de Yaxchilán se vé un monstruo con la nariz adornada de un dios acuático llamado en la clasificación de Schellhas Dios K. Este dios tiene una corona en forma de un enorme imix. La parte superior muestra dos tetas en la forma oblonga de las frutas de la ceiba y la forma del elemento 'ix indica claramente plumas, (°).

Los Mayas cuyo continente está rodeado por océanos concibieron la tierra como el lomo de un gigantesco animal acuático, las montañas y los valles son las arrugas de la piel del Gran Lagarto,

Barrera Vásquez nos recuerda que uno de los titanes del Popol Vuh, Zipacna, hijo de 7 Pluma de Fuego, en una disputa con su hermano Kabrakan y con su papá dice: "Yo soy quien hizo la tierra". El nombre Zipacna es obviamente relacionado con Cipactli.

Para terminar, queremos citar una definición del nuevo estudio

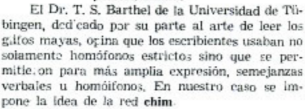
de Barrera Vásquez, Dice él:

"Cipactli pues, tiene el significado esotérico de origen, raiz, principio, no solamente de la humanidad sino del tiempo y es la tierra misma metida en agua, substancia de la vida; además implica su significado la enorme bondad de la abundancia que la tierra ofrece con la vida; por eso se le representa como un monstruo seudo-anfibio de à:pero lomo y por eso es la raiz del árbol imix la ceiba sagrada de donde nacieron los hombres; y da su nombre al primer dia de la serie de 20; y por esta razón entre los Mixes el dia inicial del calendario e; la versión que todavia usan, se llama juepí, raiz de tronco" (").

Los Quiches, por fin, conocen a un dios terrestre Mox (") y en Chiapas abundan topónicos con mox, 'imox, timox, limox (").

En los códices el valor fonético del glifo es xim, palabra para maiz que se usa en la región de Mayapán, Peto y Quintana Roo, (\*).

El gifo es uno de los más frecuentes en los códices y abundan las combinaciones fáciles. Por ejemplo kum con el glifo del maíz xim adentro: kuum-xim es maiz cocido o sea nixtamal como se dice hoy con la palabra azteca.



En las escenas de dioses-narizones en el Códice Dre:dense vuelve una y otra vez la representación de un Chak, remando en un barco. Se trata de la pesca, sea o no dibujado el pescado en el agua.

El texto de la escena en Cod. Dr. XL c está dividido por una línea de puntos, indicando que se debe leer según la fórmula 1 3 Gifo 3 se

de un prefijo que probablemente significa "donde" y debe leerse bu (Chol, Dzotzil) o ba (Agua-

<sup>\*</sup> Véase xim: cuenta para mazorcas del maiz (Motul).

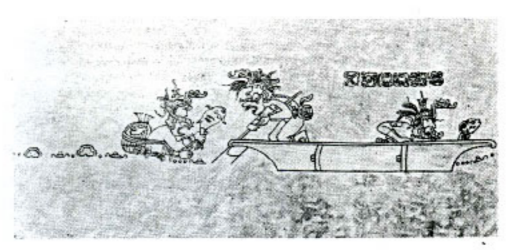
cateco, Kekchi y variantes en <u>Chol</u>); más xim. Glifo4 es la pictografia de un pescado: **Kay** (Yuc.) **Kar** (Kekchi) **Koy** (Mam) chüy (Chol
choy (Dzotzil). **Chim** es "trampa para animales" en Kekchi (Wirsing),
"red" en Chol, mientras el Aguateco prefiere el plural chi'leb: "redes", **Chimo-chüy** es "red de pescador" en Chol, otro juego de palabras, porque **chüm** es "agarrar" en la misma lengua (") Además hay
ba-ji" "pescadores de red". (Saënz 51), "

\*) También: ba xim kar "donde se prende el pez" (Cakchi); xim (Cakchi); Chiim (Chol).



En Cód. Dr. XLIV c hay una clara escena de pesca. Dos dioses están sacando una red del agua. La red no se nota en la reproducción de Villacorta que usamos, pero si se vé en el original. El glifo explicatorio dice tzuk, y abajo hay un pez. Tzuk chüy es "pesca" en Chol y tzuk-chüyob los pescadores: ("). En Dzotzil se dice: tzakchoytik "los agarradores del pez", pescadores.

En la página XLIII del mismo códice hay un dios-narizón con barco, red y todo. El barco es en su forma idéntico a los barcos de los huesos de la tumba 116 de Tikal. Vamos a leer el texto de uno de esos grabados extraordinarios de Tikal.



Lectura: 1 - 2 - 3 - 4 - 5 - 6.

1. \*Kukup: barco.

Kuk kat kin: "El sol sale oscuro", Nombre del mes "Uo" (en Yucatán) que se escribe 'ek kat "cielo negro", (Cf. Motul 497; Katal K n "salir el sol), El patrón del mes es el dios del sol con manchas negras. (Cf. Th. I, fig. 22, 8). La forma en el hueso de Tikal se encuentra idénticamente en Copán (Cf. Th. I, fig. 22, 9).

'Ek 'negro" hemos reconstruido, ya desde tiempo, como \*kuk — kyuk — kyek — tzek — 'ek, El Kekchi conserva la forma \*kukup para "siete", lo que explica porque el glifo del mes a veces indica según Morley y Thompson, la cifra 7; \*kuk; "Siete" y negro" (").

3. El glifo xim-chim: "red-trampa". El sufijo Th. II, 102-103 e: desde H. Eeyer conocido como "manojo". Para manojo se dice en Yucateco tzik o tzuk, lo que abre una larga cadena de homófonos como "venerable" en Yucateco, "glorioso" en Chol (tzik) o sea "agarrar, amarrar" (tzuk) en Dzotzil etc. En nuestro caso se impone la raiz tzuk— "mojar" del Kekchi; ("). El prefijo probablemente el posesivo yi (i) no vamos a discutir ahora. Lectura: yi tzik chim "su venerable red" o "su sumergida red".



- Patrón del mes Mak. En la forma de Copár se nota su nombre expresado de manera picto-fonética: la boca del mono max, el retoño kuk en la frente, y el afijo (I-) aj: laj mak,
- 5. El patrón del mes "Pax" de Yucatán, con nombre d,ferente en todos los demás calendários que conocemos, Según Don Pablo Wirsing se llama éste mes en Kekchi: ah ki ku, y significa "Deus genetrix".

Según los ejemplos de Thompson (I, fig. 23, 18-19) se trata del dios del sol Kin. Como prefijo tiene el signo Th. II, 178 lak y claramente en vez de la mandibula parte del glifo "barco" lo que da ku': \*lak kin ku' ('aj ki' ku').

El mes "Pax" caye en 12 de mayo hasta 31 inclusive; la época de las primeras lluvias y de la milpa, sallente. Por eso se llama en Dzotzil-Tzeltal hokim lajual: Señor del agua que brota: yokinhó "brota agua (Dzotzil) y hokinel "correr agua" (\*).



6. Este glifo (Th. II, 569) fue declarado por el glifólogo Heinrich Berlin "emblema de Tikal". Pero Thompson apuntó con razón que el glifo se encuentra también en Copán, Silán, Yaxchilán y otros lugares. En Naranjo el glifo está relacionado con el glifo celeste y agua, y "at Tikal it may follow the glyph of the longnosed god with sky prefix". (").

Los elementos principales del glifo son el nudo hok y afijos de agua ha: hok-ha: "brota agua",

En nuestro hueso de la tumba 116 el glifo aparece al final de una escena acuática, y sigue al dios protector del mes de las primeras lluvias.

Es posible que el glifo se usa también para fijar el nacimiento de un dirigente, en virtud de que hok es también "brotar, nacer" y en chontal yok ha "brotar agua" es una expresión para "nacer". (").

En nuestro caso de los dioses acuáticos en actitud de pescar se imponen unos homófonos de las lenguas Itzá y Mopan: hok "anzuelo" y tan u hok "pescar" ("). El glifo tiene el doble superfijo Kich-ben: "cosa buena y santa" (Motul 184). Entonces tal vez Kich-ben hok-ha: "Sagrada pesca"?

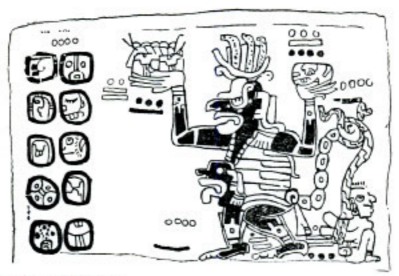
Hemos insistido en la interpretación de este último hallazgo de Tikal, porque ahora podemos relacionar, por razones epigráficas y lingüísticas, el Códice Dresdense con Tikal. Los "Chakes" aparecen en el Petén; el vocablo para "canoa" no es chem sino hukup (\*kukup) de la cadena Chontal — Chol — Kekchi, con ramificaciones en el Chakchiquel y Tzutujil. Se aplican además las lenguas Itzá y Mopán, todos del Petén o vecinos al Petén, El hasta la fecha desconocido glifo kukup fue inventado en Tikal.

Por fin hay en Tikal el Altar VII. La pieza grande de piedra imita a una canasta; en la canasta, sobre una olla muy similar al harco, yace con otros objetos la cabeza de un "chak". No se puede pretender que éste altar hublera sido traido a Tikal desde otros lugares.

Las formas de los dioses acuáticos de Tikal son idénticos con el Cód ce Dresdense. El diccionario de Motul no se puede aplicar sino en casos aislados; pero si dan resultado Chol, Kekchi, Itzá y Dzotzil.

- Eduardo Seler: Gesammelte Abbandlungen zur Amerikanischen Sprachund Altertumskunde, Graz 1960, Tom. I p. 535.
- Ibidem p. 450.
- Alfredo Barrera Vásquez: Sobre la xignificación de algunos nombres de signos del calendario maya. Colegio de México, x. A.
- A. Barrera Vásquez: Algunos datos acerca del Arte Plumaria entre los Mayas, Mérida 1939.
- Juan E. Ferraz: Sintesis de Construcción gramatical de la Lengua Quiché. San José, Costa Rica 1902.
- 6) Véase San Marcos IV, 26: "Tan an chit u tx'avg' e ni ak'on vivatze', baxel cat che ixaj, ica'pa cat che ixum, xamtel cat che ve't ivatz vi' v'ixume', "UKA BA'NLA VOL SAN MARCOS, Guatemala 1961.
- 7) A. Barrera Vásquez: La Celba-Cocodrilo, Mérida 1965.
- Francisco Núñez de la Vega: Constituciones Diocesanas del Obispado de Chiapas, Roma 1702, p. 9.

- 9) R. L. Reys: The book of Chilam Balam of Chumayel, Washington 1933 p. 102.
- R. Redfield y A. Villa Rojas: Chan Kom a Maya village. Washington 1934 p. 207.
- B. L. Boturini: Idea de una nueva historia general de la América Septentrional, Madrid 1746, p. 46.
- Ferdinand Anders: Das Pantheon der Maya, Graz 1963, p. 128 fig. 59.
- 13) A. Barrera Vásquez: Ceiba-Cocodrilo,
- 14) Anders op. cit. p. 246.
- Marcos E. Becerra: Nombres Geográficos Indigenas del Estaño de Chiapas. Tuxtia Gutiérrez 1932. p. 202 s.
- 16) La'Laj Q'uel Yambü Jun, Publicado por el Instituto Lingüistico de Verano en cooperación con la Dirección General de Asuntos Indigenas de la Secretaria de Educación Pública, México 1960, p. 108.
- Cf. San Marcus I, 16; Simón yikot Andres i yitsin Simón, woli chokob orhel chimo'chiiy ti mal najb, kome x-chuk chüob". San Marcos en Chol y Español, México 1947.
- 18) Cf. Thompson I, p. 116.
- 19) Sedat 157.
- 20: Pineda 46. Juan Hasler: Lista del Chontal 1956. No. 266.
- Thompson II, pág. 195.
- Listas de las lenguas Itza y Mopán por Otto Schumann, 1961.
- Nuevos detalles para la ecuación pez-mazorea, pesca-cosecha aportó G. Grajeda Mena: Los simbolos del maiz, Antropología e Historia de Guatemala. Vol. XVI, No. 2, 1964.



#### Codex Matritensis LXXIX

Dios nocturno, Patrón del mes TZEK o sea TZUK (Oct. 4 a Oct. 23 inclusivo). Desde éste mes hasta el fin del año solar hay 250 dias, un chel kin. Al lado izquierdo se desarrolla un Cholkin, probablemente con unos cálculos astronómicos, todavia no descifrados, (Tzuk: cuenta, Yuc.).

El dios nocturno (noche: tzu' en Popoluca y Zoque) está relacionado, en otras escenas, con aguaceros (tzuk: derramar agua, gotear en Kekchi; tzutzutua: "aguado" en Totonaco). A veces toma una actitud belicusa (tzáguin: "guerra" en Popoluca).

En Cód. Matr. LXXIX y las tres páginas siguientes el dios está relacionado con el fin del año agricola. Se terminó la cosecha, el dios del maiz está amarrado (tzuk en Dzotzil); la cola de un alacrán (tan-tzuka, Totonaco; tzek, Dzotzil; zik, Mam) lo tiene colgado (tzekeba', Cakch.) En su izquierda levanta una calavera (tzek, Yuc.). En su derecha ofrece el grano precioso envuelto en paja (tzuk e tzek: alimentar, sustentar, Cakch. y "pequete" tzuk o tzik en Yucaleco o tzok "un puñado" (Kekchi).

El díos lleva como tocado el símbolo de la fertilidad tzak (dzak) que aparece, escrito en forma fonética en las escenas de abejas al final de) códice matritense; dzakab "miel, jalea real", palabra de dificil explicación en Yucatecu pero fácil en Kekchi: tzaka' —alimenta, tzaka'im— comida (Wirsing), siendo pues dzakab "comida de abejas". El díos Tzuk está relacionado con el culto de abejas, Según Beltrán (157) dzak-kab seria; miel guardado.

El tocado tzak o tzuk se explica por el Kekchi y el Yucateco juntos: tzuk "copete o coleta de pelos"; de ahi el copete del joven dios del maiz tzuk-nal en Yucatán.

El Huasteco conserva la palabra tsujak-lab; retoño. Aparentemente se trata de un dios de respetable antigüedad mitológica. En Madr. LXXXIII, la cuarta e-cena de la serie aparece su glifo en forma fonética: 4 tzik, kan tzik. 2



El segundo signo se llama en todos los calendarios ik, la palabra significa en todas las lenguas mayas "viento" y en extensión "ánima", Evitamos la traducción "alma", porque el concepto cristiano de alma no coincide con la creencia maya. El ánima es el aliento mistico-espiritual que une a un hombre con su animal sagrado, su náhual. Ambos tienen el mismo "aliento" en dos cuerpos sepa-

rados; de manera que cuando se enferma el náhual o muere, lo mismo pasa a su "alter ego", el hombre-compañero. En ésta creencia se basan las prácticas nigrománticas en toda la región maya, desde Yucatán hasta Honduras y hasta la fecha.

El signo glifico no representa al viento propiamente dicho. Se podría expresar en una espiral o algo parecido. El signo muy estilizado en las estelas, se presenta más interpretable en su forma de los códices. En esta forma se encuentra también en las inscripciones de Palenque,



Eduardo Seler consideraba el glifo como una gota de agua de rocio. Rafael G.rard nos da una interpretación de "lágrima". Creemos que el investigador suizo está en lo cierto. Se trata de la lágrima (gota) del dios del viento.

Si es así, necesitamos para la interpretación filológica una ecuación entre viento y lágrima.

Hay que reconstruir la consonante inicial perdida de 'ik,

El Mam y otras lenguas parecen indicar un "kik" para viento; y Pokomam tiene "nak" para lágrima. En que contradicción estamos?

Vamos a ver los verbos para "llorar".

'ok (Quiché).

'okej (Cakchiquel),

'okik (Pokomam).

'okin (Pokomchi),

'okel (Yucateco).

'okel (Tzeltal),

'okel (Dzotzil).

La forma "uk-nal" del Huasteco nos proporciona la vocal ori-

ginal y el Chol de Tila muestra la vocal arcaica "ü" en la forma "ükel" llorar, ('),

El Mam en cambio, tiene "nok" para llorar y eso nos proporciona la ecuación que hemos buscado. Porque en Totonaco "soplar" es \*nak. (1).

La relación lágrima-viento la hemos encontrado en la cadena Mam-Pokomam-Totonaco; nok-nak-nak.

Para nuestra satisfacción se encuentra en el arcaico Chontal todavia la forma transitoria: noik (Hasler 996) (\*), con más precisión noyik, La palabra significa "aire".

Para la lectura en los códices no hay problemas por la consonante perdida, en este caso, porque las combinaciones no nos obligan a decidirnos por una de las formas anteriores. Nos podemos contentar con 'ik.

En el Cod. Dresdensis LXXIII c hay: zak ik: 
"viento blanco". Así se llama en Yucatán un viento caliente del Sureste que no trae lluvias. Se puede traducir también "viento que pega" (zak "pegar" Kekchi
etc.). Y el contexto de la página del códice resulta una



época seca. En Dresd. LXXI c hay yal 'ik. Viento provechoso (Motul 439).



Por el contexto se sabe que una época lluviosa está indicado,

En las páginas XCVII s del Códice Madrid aparecen unos dioces de la fertilidad que exponen en sus manos extendidas el signo 'ik, del cual brota un retoño de maiz. Creemos poder interpretar ese glifo por la raiz "yik"; brotar, (P, ej, "yih"; retoño de maiz en Dzotzil).

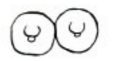


Los americanistas han confundido el glifo 'ik con otro glifo similar. Pero ya Ed. Seler mostró de que se trata sin duda alguna de un signo de fuego, calor, etc. Siguiendo el sabio alemán (') el glifo fué leido como "kich": caliente, brillante etc. (cf. "kix": sol en Man) con sus derivaciones. (').

El calendario zapoteca tiene las palabras "kij-lua"

para éste día, vocablos no satisfactoriamente interpretados hasta la fecha. El calendario azteca tiene "ehecat!": viento,

Th. II, 287 presenta dos claros ejemplos del glifo reduplicado





Thompson dice, "It has long been known that Glyph 287 as main sign is the symbolic form of Glyph 758", 758 es el perro tzul y significa "fin". Con esa declaración apodictórica Thompson toma parte

en una vieja riña desde los tiempos de Seler sobre el significado del glifo 287. Seler dice que es "principio".

Su valor fonético fue determinado como \*tik (tzik (\*) lo que es "principio". Thompson se contradice a sí mismo cuando, discutiendo el glifo no-duplicado 503: 'ik: él da tres ejemplos compuestos con 'ik de Palenque y Toniná, declarándolos como "entry" entrada; principio pues.

En sus ejemplos de Xul (tzul) p. 355 Thompson se olvida además de su propia definición anterior y dice que el infijo de 758 sea su No. 7, que es un afijo distinto.

En las formas correspondientes de Zimmermann del glifo Xul (Z. 708) se ve claramente el elemento tz' que forma también palabras como tzakab, tzotz, tzuen, tzek y en nuestro caso tzul, y es indicador fonético.

En los ejemplos de Thompson bajo 758 se nota el glifo 287. Pero como lo mostró Barthei en una critica minuciosa del catálogo thompsoniano, las "transcripciones" de Thompson en muchos casos están lejos de ser correctos. (') Se puede añadir que son, a veces, tendenciosas. Nos vamos a ocupar de nuevo del problema "principio" tra-

tando el glifo "Lamat" que es el del lucero y del principio.

En chino "aire, aliento" es ki', (').

Diosa creadora con el signo 'ik soplando (nak) el aliento vital sobre una criatura en posición de nacimiento.



Cod. Madr. XXXII.

- J. Fernández Ferraz y R. Fernández Guardia: Lenguas indigenas de Central América en el siglo XVIII según copia del Archivo de Indias hecha por León Fernández, San José de Costa Rica, 1892, p. 44.
- Herman P. Aschmann: Castellano-Totonaco, Totonaco-Castellano, Dialecto de la Sierra Norte de Puebla, México 1962, p. 102.
- Juan Hasler: Vocabulario Chontal de Tamulté, Tabasco, Manuscrito 1956.
- Eduard Seler: Gesammelte Abhandlungen zur amerikanischen Sprach und Altertumskunde, Graz 1960. I, p. 453 s. s.
- Wolfgang Cordan: Introducción a los Glifos Mayas, Mérida 1963, p. 41 s.
- Wolfgang Cordan: La Clave de los Glifos Mayas, Mérida 1964, Véase No. 18 y 50.
- Thomas S. Barthel: A Catalog of Maya Hieroglyps, Zeitschrift für Ethnologie, Tom, 89, I, Braunschweig 1964, p. 150 s.
- 8) Rüdenberg No. 1766,

3



Landa y los Chilam Balames nos trasmiten éste glifo como "akbal" lo que es Chol clásico y significa noche. (') La forma en Dzotzil es akobal, en Chorti 'akabare, los calendarios Quiché-Ixil-Jacateco usan la palabra "'akbal". En Pokomchi noche es: chakab; Pokoman: chakam.

Con esas dos formas ya tenemos la consonante perdida que debe ser "ch" o más correcto "tz" porque el glifo en discusión se usa no solamente para escribir los meses Tzek y Dzotz (thuth en Huasteco), se usa también como infijo para designar al perro "tzui" y el animal barbudo, el ciervo "tzun", y para el día "Chuen". Su valor fonético es sin duda tzu'.

Las tres lenguas de la familia proto-maya tienen para noche: tzi 'sni (Totonaco) (') tzu' (Zoque) (') tzu' (Popoluca) ('), lo que indica la forma tzü para noche. El Popoluca de Guatemala tiene, influenciado por su vecino, el Pokoman: chaka',

Tzü o sea tzu representa la boca abierta de un felino, probablemente la del tigre, el animal nocturno. La forma del glifo, subrayando los colmillos, hace pensar en "puntiagudo": tsupith en Huasteco ("). La misma boca es hoy en Huasteco hui', pero parece que F. Termer encontró en la hermana del Huasteco, aislada en el sur de Chiapas, en el Cotoque la forma más antigua: tukuvi (").

En las interpretaciones de nuestro glifo al nivel de los códices interesan únicamente las formas en txu' y en un caso la forma hui,

Porque el mal llamado "mes": uinal, en verdad la cuenta de 20 dias usa el mismo glifo. Seler fue el primero en demostrar que la palabra no es otra cosa que un juego de palabras con "hombre", el que tiene 20 dedos. Hombre es uinik o uinak hoy al dia, pero en el Chol de Tila y alrededores se oye también "uinal"; muy reducido o cambiado se encuentra ésta raiz todavía en las palabras para mozo y gente en el Mam: kual, yxhal. (').

Cuando se determinaron los signos calendáricos, la pronunciación para 'uinal fue sin duda tzuinal.

De la raiz tzu' se deriva una infinidad de verbos, todos relacionados con boca, como picar, morder, chupar, mamar: chu' (Dzotzii) tzu' (Cakchiquel) (\*) tsuts (Popoluca) (\*) tzutzuy (Totonaco) (\*\*). La silaba tzu' es una de las raices de una lengua común arcaica, llamada por el Prof. Juan Hasler de la Universidad de Jalapa: "Lengua adámica", sin pretención de ofrecer "el idioma de Adán". Pero todo un grupo de lingüistas occidentales y orientales está convencido de un centro cultural alrededor del lago Bajkai antes de la última época glacial. Se han encontrado cadenas de vocablos y, más aún, construcciones gramaticales idénticas entre p. ej. el Turco y el Maya que exigen tal hipótesis, Vocablos "cognates" pueden ser "coincidencias" pero nunca construcciones gramaticales de gran complejidad como en el último caso.

La palabra tzu' estamos considerando como "raiz adámica". Via el Vasco, una de las lenguas del remotisimo stratum lingüístico, entró la palabra en el Español, de manera que el Dzotzil de Chiapas y el Español de Málaga entienden la misma cosa con chu para "chupar".

Según la estructura particular del Totonaco esa lengua dice

tzi'qui para "mamar" y tzi'qui't para "tetas", lo que es en Dzotzil chu' "pecho de mujer", chuch en Yucateco.



Nuestro glifo se usa también para apuntar, en la cabeza de un animal, la lectura del sexto mes "xul" que es un juego de palabras entre "fin": xul y "perro": tzul. En el Cód. Dresd. XLIX se escribe la fecha 11 xul asi:

Con el signo de "ala", "volar": yiiil (Chontal, Hasler 763) se lee: tzulil, o xulel: fin, cabo: (").

La parte inferior de nuestro glifo es variable. La linea ondulada indica tal vez la tierra.

Los mayas siempre huyeron de los conceptos abstractos por lo que tzakab-chakab o tzak-bal debe ser la tierra que se puso negra tzak-tzek-'ek o "lo que se volvió oscuro": tzak-kab, tzak-kam, o una idea no tan remota: tzak-bal: "el tigre nocturno". No hay duda de que el gran señor de la noche, el tigre, vigilaba el signo nocturno.

El calendario Zapoteca tiene "noche": gueéla; y el azteca "casa: calli,

El dibujo azteca representa un templo. Los templos prehispánicos eran oscuros, sin ventanas, porque la luz del dia perjudicaba a los idolos, como nos cuenta el Popol Vuh expressis verbis.

- Lenguas Indigenas de Guatemala en el Siglo XVIII, En: Anales de la Sociedad de Geografía e Historia de Guatemala, Tomo XXIV, No. 1/2, 1949.
   p. 141.
- 2) Aschmann, op. cit. p. 41,
- 3: Fernández, op. cit. p. 72,
- Lorenzo Clark y Nancy Davis de Clark: Popoluca-Castellano. Castellano. Popoluca. Dialecto de Sayula, Veracruz. México 1960. p. 68.
- Ramón Larsen: Vocabulario Huasteco del Estado de San Luis Potosi, México 1955, p. 183.
- Günter Zimmermann: Das Cotoque Die Maya-Sprache von Chicomucelo. Zeitschrift für Ethnologie, Bd. 80. Heft 1. Braunschweig 1935, No. 2.
- 7) Anales, p. 153.
- Carmelo Saënz de Santa Marin: Diccionario Cakchiquel-Español, Guatemala 1940, p. 391.
- 9) Clark, p. 69.
- 10: Aschmann, p. 132,
- Diccionario de Motul, Maya-Español, Atribuido a Fray Antonio de Cludad Real y Arte de Lengua Maya por Fray Juan Coronel, Edición hecha por Juan Martinez Fernández, Mérida, Yucatán, 1929, p. 932.



Codex Dresdensis XIX.

Según una leyenda Kekchi, anotada por S. E. Thompson, la diosa de la luna, esposa del sol, huyó con su querido, el rey-zopilote. El texto dice:

hi katil tivu

el amado zopilote-rey.

4

El cuarto dia se llama en toda la región maya kan. Es una palabra de respetable antigüedad que es relacionada con el Popoluca de Veracruz por el vocablo: kii't que a su vez indica cosas de maiz, masa, pozole.

Está representada en su forma estilizada como una concha perforada. Existe la palabra kan para concha marina. El concepto kan además de concha tiene el sentido de valioso, rico, provechoso, porque en el mundo entero la concha es antiguamente el concepto de dinero o valor. Uno piensa inmediatamente a la famosa concha kauri de la Oceanía.

El diccionario de Motul tiene para kan: "cuezcas o piedras que servian a las Indias de moneda y de adorno al cuello, (p. 494).

En maya yucateco la palabra tiene una infinidad de interpretaciones,

Entre otras la de "amarillo". Pero creemos que kan se deriva de una silaba kün que significa "tierno, nuevo". De ahí se derivan kan o kün, la última la mas usada para "tierno". El Dzotzil distingue con precisión entre kon: amarillo, y kun: tierno. En adelante vamos a ver ésta distinción que es de importancia.

Todos los glifólogos consideran el signo como emblema del grano de maíz, Seler fija la atención en las formas aztecas de éste glifo:



Se ve claramente que los dos elementos principales del glifo estilizado indican el ojo y la boca del dios del elote, adornado además con su famoso cabello, llamado tzuk-nal en Yucateco, que cura los más graves ataques de los riñones en unos pocos días como sabemos por experiencia pro-

pia. El glifo se combina frecuentemente con un afijo Z. 76, Th, II, 134 que hemos definido como elote envuelto en hojas: 'aan en Chorti, 'ahan en Huasteco, 'ajan en Dzotzil etc.



La lectura es: kanaan. El vocablo significa en primera instancia, abundante, necesario o estimado, cosa importante, kananii: abundancia etc. El calendario Tzeltal-Dzotzil tiene kanaan, y el vocablo significa en aquellas lenguas "guardián" o en sentido más amplio, "el que sabe o cuida una cosa".

Da ahi kanan tzi: perrero; kanan tab: pavero o sencillamente kanan: pastor. En los códices hay un dios Bolon kanan: Poderoso guardián.

El glifo per onal del joven Dios se compone de elementos que chligan a la lectura **Kanil**, que traducimos por "El precioso" o "El tie no". Con ese título es el patrón del octavo día del calendario Ixil.

Kan es en Lacandón, Mopán, Jacalteco, Dzotzil kun y significa amarillo-tierno, el grano ya no blanco pero siempre blando. Itzá tiene künkün, lo que nos lleva a la proto-forma "kün.



Insistimos en la lectura alternativa de kun porque el último mes se llama según Landa kumku y se compone glificamente por la olla (calabaza) kum (en Dzotzil kim) con el glifo kan-kun. Kumku' significa en Kekchi según el experto don Pablo Wirsing de Cobán: cerrado el arco, el ciclo. También la denominación de éste mes en Pokoman Och (Thompson tiene el corrupto e inexplicable "olh) significa "fin, paso de los dias".

En un juego de palabras el glifo del mes puede significar "depósito del grano precioso". La palabra corriente para "silo o depósito de maiz" es en Yucatán kum-ché y así se encuentra la palabra, escrita con kum y el glifo correspondiente para cheel una vez en el Códice Matritense, deponiendo en ésta escena la vieja diosa ixnuk un grano enorme sobre un recipiente. Céd. Matrit. LXXII a: Kum-chel-ak: entrojó.

La forma más antigua del glifo kan-kun se encuentra en un fresco de Uaxactún (Guatemala) (') que representa claramente el retoño tierno. Siendo kuk la palabra para retoño en muchos idiomas mayas estamos posiblemente en un malabarismo con la consonante final, que se omite o se cambia según la rama del dialecto.



La palabra kat, que usan los calendarios Quiché-Pokomchi y kach en Ixil significa según el Padre Ximénez, el descubridor del Popol Vuh: lagartija, kan († b).

El calendario zapoteca dibuja para éste día una iguana o lagartija pintada de azul, El nombre del dia, desenvuelto de sus prefijos es según Seler (\*) gueche o pe-eche. En ese hay un juego de palabras entre Lagartija y grano de maiz tostado: péche,

En el calendario azteca el signo se llama cuetzpalin: lagartija.



La clave de ésta aparente contradicción encontramos en el Maya y en los Códices. Ahi se ve muchas veces en las escenas de ofrendas una iguana extendida sobre un grano kan. En Yucateco que

en el uso práctico de la lengua es incapaz de distinguir entre la M y la N final (hasta en Español-Yucateco se

dice p. ej. pam en vez de pan . . . ) Kam es no solamente ofrenda sino también la iguana preñada. La lagartija e iguana preñada para los mayas era signo de fertilldad, fecundidad, vida y el glifo así compuesto representa la ofrenda de la lagartija preñada-precio:a como símbolo de abundancia. Hay más,

En las famosas páginas de las ceremonias del fin del año y la intronización del sucesor (kexulan, Mot. 511, cf. kex: comutar (1) kex; cambio (Saenz 206)\*, kextul; cambiar, Itzá, Lista Schumann (') kexel: sucesor en Tzeltal-Dzotzil, mientras el que des-



cansa es hel, cf. Motul 425, y "tocayo" del sucesor (')) Cód, Dresdense XXV-XXV hay dos veces la ofrenda de iguana en una olla; en la primera página de la serie se ve en vez de la iguana un inmenso kan con las protuberancias dorsales de la iguana, declarando en un rebus fonético: kam kam o sea "ofrenda de iguana preñada, abundancia de ofrenda".

Con todo eso estamos en el problema de la procedencia de los glifos mayas, el lugar y el pueblo de su invención. Dejando al lado ciertas evidencias astronómicas por el momento citamos solamente al Dr. Alfonso Caso que recientemente, en una serie de diez conferencias en México subrayó su convicción que calendario y

Ker: plantación (Saenz 206) explica el uso del glifo como atributo de Itzamná y Kanil.

escritura fueron obra de los llamados Olmecas, y airededor del año 1000 antes de nuestra era.

Hay evidencias sumamente llamativas de un comienzo de la cultura "olmeca" en la costa sur de G. atemala la cual, por los cálculos astronómicos en la C. enta Laiga debe ser también la latitud de los inventoi es-astrónomos (\*). Según la convicción del "team" lingüístico Cordan-Hasier el Popoluca de Veracruz es la forma sobreviviente del idioma de los antiguos olmecas, mientras el Popoluca de Guatemala, ante; de extinguirse, se asemejó mucho al Cakchiquel. Ahora bien, en Popoluca de Sayula, "milpa" es kam: (\*) los que nos lleva via el Dzotzil con su cambio de "a" por la "o" y la palatalización "chom" a Guatemala con kam en Cakchiquel y Pokomam.

Raíael Girard describe m'nuciosamente los ritos chorties cuando el año empieza "a trabajar" y la preparación de la "mesa de la tierra" o sea la milpa ("). Consiste en la colocación de cinco jicaras o de cinco piedras de una fuente sagrada puestas en los puntos cardi-



nales. Se procura seleccionar cuatro piedras iguales para las esquinas y una desigual para el centro. Ese conjunto ce l'ama el Chorti "ah kan tun", los cuatro señore : de la piedra. Creemos que el giifo Z. 1343. Th. II, 585, llamado por los americanistas en un verdadero galimatias lingüístico "quinc...nx" es m estro kam.

Volviendo a la lagartija azul de los Zapotecas y desde Oaxaca a Yucatán, Landa nos cuenta de unas fiestas en las cuales se sacrificaban iguanas azules. Y de las fiestas de los cinco dias "superfluos" del año, los Uayeb, nos habla de "un atole, hecho de innumerables granos de maiz tostado", llamado pik-ul-kablah: Pik es 8000 o sea mucho, una medida, 'ul es atole, bebida no alcohólica y dulce de maiz, kaklah: tostado. En efecto, en las páginas XV del Códice Matritense hay unos dioses sentados enfrente del altar del fin del año, con un recipiente. Y los glifos explican: kaka' zak 'ul: cocido el atole blanco. Asi se llama la substancia todavía en Chiapas, mientras en Yucatán la erosión lingüística dejó solamente un pobre za' por la misma co-sa (').

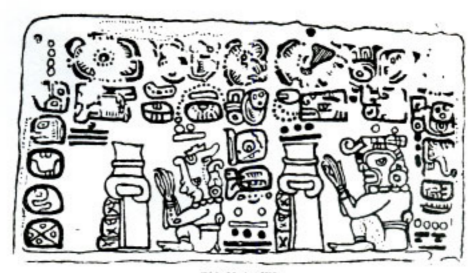
El juego de palabras kau-kam grano-lagartija, únicamente posible en maya, apunta junto con kam: milpa, al lugar y el pueblo de la invención de los glifos.Los aztecas imitadores como los japoneses de todo que encontraron, reacios también a la completa imaginación de los autores de los glifos, solo captaron el significado realista de la representación llamando a su dia cuetzpalin: lagartija. La lista de Meztitlán llama al dia aiotl forma corrupta de xilotl o sea elote tierno, lo que comprueba que algún vago conocimiento del juego esotérico maya llegó hasta la mesa central. (").

Por medios empiricos hemos establecido que las formas tardias para "primero, verde": rax-yax-yox deben leerse, al nivel de los códices, en la forma del Mam: chax. La sierpe de la pág. 49 tiene pues los glifos de su nombre en su mano: chak-kan: chix-chan.

El díos del signo KAN era uno de los cuatro posibles portadores del año e indicaba abundancia, felicidad. El está relacionado con un pez.

La ecuación pez-elote se explica por la semejanza entre los huevos del pez con los granos tiernos del elote. Así compararon los mayas la mazorca dura, macisa con la cascabel del crótalo. En el Popol
Vuh se explica en forma mitológica el concepto. Los gemelos Hun
ahpu' y Ixbalanké siembran, antes de bajar al submundo, en la casa
de su abuela Ixmucané una caña de maiz. Cuando mueren en Xibalbá
la planta arriba se seca. Cuando en la laguna los dos dioses se convierten en pescados, arriba la caña hecha nuevos retoños. En el códice
Matritense el simbolismo caña-pez está muy marcado en varias escenas.

- Véase Th. I, fig. 6:51,
- Seler I, p. 539 s.
- Pedro Beltrán de Santa Rosa, Arte del Idioma Maya reducido a sucintas regalas y Semilexicón Yucateco, Mérida 1839, p. 132,
- Otto Schumann: Vocabulario Itzá del lago Petén Itzá, Hojas de campo, 1961.
- Clarence y Katherine Church: Voenbulario Castellano-Jacalteco-Castellano, Guatemaia 1955.
- W. Cordan: Secret of the Forest, New York 1964, p. 199 s.s. fotos 51, 52.
   W. Cordan: Tigerspur, Düsseldorf y Darmstadt 1964, p. 153 fotos 40, 44.
- 7) Aschmann p. 119.
- 8) Girard: Los Mayas Eternos, p. 16 ss., fotos 8-14.
- 9) Véase Cordan: Introducción, p. 79 s.
- 10: Vénse Seler I, p. 421.



Cód, Madr. XV.

El dios Kanil y el dios Mono ante los altares del fin del año, recibiendo el regalo ritual: zak 'ul, atole blanco.

5

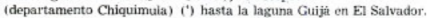


El día cinco es llamado Chik-Chan. Se trata de un dios chorti de extrema importancia: es el dios celeste de las lluvias, truenos y de la fertilidad. Gracias a los trabajos de Charles Wisdom (') y Rafael Girard estamos bien enterados acerca del dragón acuático. Según los informantes de Girard "la sierpe es dueña del agua; que ella es la que suelta o no el agua ('),

La sierpe tiene la forma de un gran crótalo antropómorfo: Sus cascabeles son enormes tambores que producen el trueno (¹). La Nojchij-chan tiene cuatro hipostasias: Las cuatro serpientes que ocupan los cuatro puntos cardinales del mundo y llevan sus colores respectivos.

El parentesco entre Itzamná de Yucatán y el Chik-Chan es obvio. También Itzamná se presenta como una cuaternidad en los puntos cardinales. Su presentación gráfica conoce un lagarto o una lagartija bicéfala, Según el diccionario de Sn. Francisco (original en Viena) "lagartija" es itzám, e itzamal: "Lugar de lagartijas". Sus interpretaciones de "producientes del rocio" etc. son subentendidos esotéricos para los cuales se presta la lengua maya como ninguna otra.

Los Chorti dicen que los cuatro Chik-Chan viven en cuatro lagunas desde el Golfo Dulce (Guatemala) via las lagunas Nonojá (Municipio de Camotán del departamento de Chiquimula, centro guatemalteco de los Chorti), Tuticopote



Se dice que el Chik-Chan del norte es el más poderoso y los demás "sus esclavos". Se habla de un quinto Chikchan, el nojchixchan según los apuntes de Wisdom. Debe ser noj-chij-chan, y como chij es en Chorti particula del superlativo, nojchij es el grandisimo. Como único nombre antiguo de los puntos cardinales se ha conservado justamente esta expresión para el norte.

También hay Chik-Chan en forma femenina. El trueno es el grito del Chik-Chan. El largo sumbido del temporal es la contestación de la Chik-Chan femenina. Por eso se llama la diosa kiriknar (kirik: trueno, en Chorti) (2).

Durante la época de lluvias viven los ChikChan con preferencia en los rios, durante la época seca al pie de lomas o montañas y en las raices de grandes arboles, En la región Chortí de Guatemala hay un cerro Chan huitz, (\*),

La serpiente masculina tiene una esposa en forma de un gigantesco lagarto (ayin). "Esta pareja de dioses zoomorfos es progénita del pescado, asimilado al maicito, o sea, la joven deidad del maiz. ('),



En los ritos actuales de los Chorti, se observa el detalle de una cola de pez movible según Girard. Y nos llama la atención la forma que Landa dá a nuestro glifo: Eso es obviamente la cola de pez-escamas

La palabra Chik-chan no encuentra fácil traducción en el Yucateco. Sorprendentemente tiene el Motul pág. 84 ah chicaan: "el que mora a raiz de alguna cordillera o sierra", lo que no es una traducción sino una descripción de los hábitos de la gran Sierpe. Todo el complejo Chik-Chan es una fuerte indicación para las latitudes donde se desarrollan los conceptos básicos mayas, es decir: la costa pacífica y la región de Copán.

También los Lacandones conocen a la serpiente acuática. La liaman men-zabak, y ella vive en una laguna de la selva lacandona del mismo nombre. Tozzer (') traduce "maker of blak powder of soot" lo que es una interpretación de las actividades del Chik-Chan, causante de nubes negras, pero no la traducción. Sab es "ciénaga" (') y 'ak una de las palabras para serpiente, Sak-'ak; serpiente de las ciénagas y men "la sabia".

En los glifos sólo vemos apuntados las escamas y los cascabeles de la cola de esta serpiente, con variantes en las representaciones: Las escamas tienen el entretejido con que se representa el color negro (de la gran sierpe). Como vemos, la interpretación de este glifo es de carácter mitológico.

Sumamente interesante es el glifo de Chik-Chan en el Cód. Matritense XXXVII A 11: se lee xikil-Chan o, en Chorti, xikir-chan.



Chik en Chorti es "sacudir", chikir-chan pues "la serpiente que sacude" (el cielo y la tierra). La página en el Matritense es la última de las cuatro relacionadas con el cambio de año. En otros lugares el signo de la serpiente va acompañado por el glifo "kex": cambio. En Dzotzil chik es también "sacudir" en la forma

chi'chan.

Sin el sufijo 'il-ir aparece el glifo en el Cód, Dresd, XXXIV b como titulo de un kan-chak, un Chak amarillo que lleva en sus manos dos antorchas, señal de relámpagos y sequia. Le sigue inmediatamente en la pág, XXXV un Chak con hacha y una bolsa de pom (incienso), sentado en las fauces de una gran serpiente de la cual cae agua. El título de arriba es: Bolón bukil.



La espiral fué determinado como buk': humo, incienso ("). El total represe:tado dice: Bolón bukil. Hay un juego de palabras entre "humo" y el verbo bukul: "mullir la tierra para sembrar en ella". (Motul 158). En vista de que buk es también clasificador del tiempo, hun buk, ka buk: un año, dos años (ibídem) contiene el glifo un

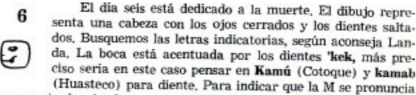
mensaje astronómico-calendárico que no es asunto filológico.

Pero hay más en nuestras dos sílabas. Wisdom nos dice (") que existen también chix-chanob. Un Aj Chix Chan es un dios "Venado-Serpiente", con un arcaico vocablo para venado. En Dzotzil venado es chij. Eso nos recuerda la mazacóatl de los mexicanos, la serpiente que puede devorar un venado. En verdad tenemos el concepto venado-serpiente en el fin de la primera temporada de lluvias del Cód. Matritensis, pág. XIV. Ahí un chix-chan gigantesco está devorando al mismo tiempo un cholkín completo y un venado. El Dzotzil conoce, en efecto, la chij-chon: "Sierpe devoradora de venado".

Las escenas mencionadas del Cód, Dresdense con los portadores de hacha (Chak en Cholti-Chorti, pero baat en Yucatán), los Chak, nos dan varios motivos para pensar en conceptos puramente chortis, en una serie de apariciones de chix-chanob. Con unos glifos siguientes se va a marcar más claro todavía una linea lingüistica que va desde Palenque via Toniná y Tenam (Comitán) hasta Zakuléu de los Mames y Copán de los Chorti. El dia correspondiente del calendario azteca es cóatl: serpiente. Tzeltal, Jacalteco y Chuh tienen 'abak para éste dia, el patrón que pinta los ciclos de negro y que vive en forma de serpiente en las ciénagas, (Pérdida de la consonante inicial). Los demás calendarios tienen can (chan) y así se lee el glifo que hemos puesto al principio de este párrafo en combinaciones.

En el Yucatán de la conquista el dia tenia muy mal aspecto. Dice el Chilam Balam de Chumayel: "En dos Chicchan sucedió que apareció lo malo y se vió dentro de los ojos de la gente. (") No asi entre los chorti como nos enseñan Wisdom y Girard.

- Charles Wisdom: Los Chorti de Guatemala. Guatemala 1961.
- Rafael Girard: Los Mayas Eternos, México 1962, Pág. 96.
- 3) Idem. Pág. 95,
- Francisco Gall: Diccionario de Guatemala, Tom. I-II. Guatemala 1961-62
- Wisdom, op. cit. p. 445.
- Girard, op. cit. pág. 96.
- Idem. pág. 96.
- Alfred M. Tozzer: A Comparative Study of the Mayas and the Lacandones, New York 1907, pág. 95, ss.
- G. Sedat: Nuevo Diccionario de las lenguas Kekchi y Español, Chamelco Alta Verapaz, Guatemala 1955 p. 196.
- W. Cordan: Introducción a los Glifos Mayus, Mérida, 1963 pág. 43.
- 11) Wisdom op. cit. pág. 444.
- Antonio Mediz Belio: Libro del Chilam Balam de Chumayel, México 1952,
   pág. 99.



y no se pierde, siendo consonante final, se apunta el ojo cerrado (cerrar: mutz) con sus pestañas. Pestaña es en Huasteco math, Yucateco matz, Dzotzil motz y el Cakchiquel nos proporciona el verbo matzalibej: esconder, protejer (Sáenz 265),

La lista de vocablos para Muerte es la siguiente:

Aguacateco: Kim Lacandón: kim Yucateco: kimi' Pokoman: kimé Mam: kimbil. Jacalteco: kam Ixil: kam kamik Quiché: Popol Vuh: kamé Kekchi: kamk Chuj: cham



Cod. Madr. XIX, Simbolismo vida: muerte kün: küm.

Dzotzil: cham Huasteco: tsemla Cotoque: chemelik

Chocti:

cham.

El Chol tiene Chümel y el Chontal: chümé (Hasler 1089). La forma antigua fué pues \*Küm,

Una variante es Z. 166, Th. II, 669, llamada por Thompson "death fist": En los códices aparece unas veces esto como puño-muerte, v. gr. en las escenas de caceria Madr. XLI a. Un dios de cacería camina con lanza, cargando un venado muerto. Los cuatro glifos dicen: "kuchak ma katal kaxil hun kam", "el señor cazador del bosque, 1 muerte, estaba cargando". Naturalmente se piensa in-

mediatamente en Hun Kamé del Popol Vuh, el regente de Xibalbá, el mundo nocturno de los mayas.

En Chichén Itzá el signo se junta con el glifo de la luna, indicando sin duda la luna invisible, el pricipio o el fin de la cuenta lunar— lo que es uno de los problemas discutidos entre los americanistas. La cuestión es, si los mayas contaron desde la luna nueva o desde la luna llena. A nosotros nos interesa el valor fonético que es en los códices kam.

En éso el sentido puramente fonético tiene una amplia aplicación en los códices,

Este mismo día se llama en los calendarios Tzeltal, Jacalteco y Chuh: Tox. Tox o tux es en esas lenguas "acabar, partirse, caer". Se ha comprobado que en todas las denominaciones del calendario chiapaneco se encuentra el nombre del patrón, un dios. Núñez de la Vega (') habla de un "3 tox" con cuernos y todo, ya una deformación cristiana de un antiguo concepto. También el padre Francisco Ximénez habla de un "señor del Infierno" (').

En Chiapas hay varios lugares con nombre de tox, como: Toxaman, Toxoloj y To'kim, lo último quiere decir: "lugar destruído. acabado, muerto". (\*).

El calendario azteca tiene miquiztli: Muerto y el Zapoteco laná: oscuro, escondido.

Francisco Núñez de la Vega: Constituciones Diocesanas del Obispado de Chiapa, Roma 1762, cf. Th. I. pág. 75-76.

<sup>2)</sup> Cf. Ferdinand Anders: Das Pantheon der Maya, Graz, 1963, Pág. 169,

Marcos E. Becerra: Nombres Geográficos Indigenas del Estado de Chiapas. Tuxta Gutiérrez 1932, pág. 337.

7

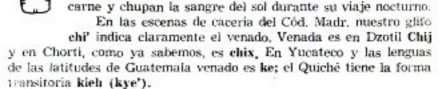


El 7o, dia se llama en el calendario azteca mázati y su dibujo representa la cabeza de un venado, La forma maya dibuja una mano semicerrada en actitud de agarrar algo, Landa habla del día "Maník" y Mediz Bolio dá la interpretación "el día que pasa el espiritu" (') Con más derecho se podría introducir "cosa perdurable" (Motul 612) o en Chorti "comprar". La verdad es que manik ya ostenta una interpretación

posterior al derrumbe y la confusión de los conceptos originales.

Maxic en Tzeltal se explica mejor: mochik es el puño cerrado (1) lo cual es una descripción del glifo, Además Lay en el nombre del dia la vieja deidad Mox-Mux-Imox (1).

Para el Yucateco, la traducción más sencilla del signo seria chik: asir, agarrar (Motul 332). Esta silaba nos empuja en la dirección correcta. El valor fonético del signo es Chi' en los códices. El Glifo del poniente es chikin, se escribe asi: Seler lo interpretó como el tipico gesto indigena para indicar la acción de comer y el verbo para comer es unánime chi' o sea tzi'. El concepto mitológico es que los demonios de la noche se comen la



En zapoteco el día se llama chiná' lo que es "venado". Estamos pues con un glifo muy antiguo, cuya raiz debe ser kü. De esa silaba re derivan: mano, asir, comida-carne (chi'-tzi') y la comida por preferencia: el venado. Nos interesa el hecho de la pronunciación chi' por lo menos en el Cód, Madr, porque excluye su procedencia de Yucatán. La línea chi para venado va desde el Chontal en Tabasco chimay (Hasler 836) via Tzeltal-Dzotzil chij y el Jacalteco saj ché al Chorti chix. Es la línea de Palenque-Copán.

May es una raiz que indica cosa fugitiva que se desvanece como humo, vapor, razón porque en unas lenguas may se junta con palabras para fumar, hasta ser sinónimo de tabaco: moy en Dzotzil: lo que se esfuma, Chi-may es el venado fugitivo. Otra palabra para

tímido es ten. Con ésa y con tzun "barbudo" se forma la palabra para "ciervo": tentzun. En 1958 fué descubierto por W. Cordan un complejo de ruinas en Chilón (no lejos de Palenque) sobre unas lomas. Uno de los templos con grandes relieves en estuco lo llamaron los indios tzeltales de la región "na-ten-tzun": casa del ciervo (1). En Totonaco se dice tinztum, (1).

Mas la palabra ciervo no se encuentra en los diccionarios. Los indios, confrontando desde la llegada de los "Tzules" con animales desconocidos pusieron nombres según su semblanza. Así usaron la palabra tzimin o tzix (tapir) para "caballo" y el ciervo sirvió para designar al "chivo". De manera que uno, revisando los diccionarios, tiene que buscar ciervo bajo la palabra "Chivo". Ahi va a encontrar tintzun, tientzun, tiatzun etc. En el códice Dresdense se representa dos veces un ciervo en escenas de cohabitación, pág. XIII c y XXI b. En



ambos casos el glifo personal es: Los elementos claves son: Z. 160-Z. 1331, lo que dice: chi-tzun, ciervo. El ciervo es una astro-divinidad. En la mitologia azteca Mixcoatl está echando al ciervo celeste. Aquél cae del cielo, se convierte en una mujer y Mixcóatl la obliga al coito. Este mito está presente en las páginas del Cód. Dresdense.

La cifra cuatro del glifo nominal tiene que leerse en un sentido fonético, junto con el elemento Z. 77, lo que proporciona la lectura Kanal: celeste, o, en Dzotzil directamente "estrella". Kanal chi-tzum es pues "la estrella ciervo".

En Cód, Madr. XXXVIII a empieza una larguisima serie de escenas de cacería, en la mayoría relacionada con el venado. Aparece en actitud de cazador todo un panteón de dioses mayas. El tercero de la serie tiene el título de Hun Chan. ¿Estaremos muy equivocados si suponemos que se trate del dios cazador del venado Chik-Chan?

La mitología atribuye al lucero la actitud de perseguir al ciervo celeste, corriendo del oriente al poniente ('). ¿No es eso un simbolismo para indicar que el lucero, el portador del sol, como se verá más ade!ante, despeja el cielo para el camino del sol?

En las primeras páginas del Cód, Dresdense, cuando empieza el mundo maya, hay cuatro dioses haciendo fuego por frotación. El pala girador está puesto entre los dedos del glifo Chi. El complejo fuego-sol; 'Ki, su paralelo chichin en Totonaco etc. fué tratado ampliamente en trabajos anteriores (\*).

Ahora bien, en el Chilam Balam se encuentra la expresión siguiente: "Cuando en el quinto año tun del 5 Ahau venga Ah Buiuk Chabtan a decir la palabra del sol que surgirá del signo giífico, "Aqui tenemos una relación directa entre un texto Yucateco y un códice. Mas la misma frase se relaciona con los Itzá, siguiendo: "para que acontezca el llanto de los grandes Itzáes" (").

Seria demasiado triunfo encontrar chi para venado en Itzá. Los Itzáes de la laguna Petén Itzá dicen ké, mientras uno espera chi. ¿Qué pasó?

Los Yucatecos se buriaron, según los Chilam Balames, del "balbuceo de los Itzá" (u nunil Itzá) cuando llegaron. Pero durante su estancia en Yucatán se aclimataron aquellos lingüisticamente en cierta manera. "Y llegaron a Muna, alli se hizo tierno su lenguaje". Y más adelante: "Y fueron a Mani. Alli olvidaron su lengua". ("). Aqui exagera el Chilam Balam de Chumayel, nuestras listas de vocablos lo contradicen: Siisiik para "blanco" y chiichük para "rojo" en Itzá suena todavia bastante "nunil" en oidos yucatecos.

Con ehüchük "rojo" en su forma reduplicada de idioma Itzá estamos otra vez con el signo Fuego-Sol-Rojo, chi de los códices y su paralelo chichin en Totonaco. El primer dios de la escena de fuego es Buluk Chabtan que fué traducido como "Once Ayunador" u "Once Castigos". En nuestra opinión el nombre de la deidad benigna se traduce mejor "Bien Aventurado" (Motul 331) con el verbo chabtah: "Criar algo de nada, que es propio de Dios", con el ejemplo: U chabtah on Dios": "criónos Dios de nada". Eso hacen los dioses en el principio del Popol Vuh y en el principio del Códex Dresdensis,

No podemos comprobar el cambio de chi a ké' de los Itzá durante su estancia en Yucatán, aunque recambio y préstamos de vecinos son cosa corriente en los idiomas mayas. Pero si queremos subrayar la importancia del Itzá para el entendimiento de los códices y para la elaboración de la ruta de migración de esta raza interesante. Por comparación de vocablos se puede por fin trazar una linea. Por ejemplo la palabra flor, top en Itzá los coloca en la vecindad del Mam: Tub (-ehil).

Terrence Kaufman, en un reciente trabajo, ha empezado a trazar tales lineas a travez de los idiomas mayas. (") La lista de Kaufman no es completa en los vocablos presentados, en vocablos cruciales como "flor": top-tup (Itzá-Mam), ufchim (Chol-Dzotzil); naba': "incienso, lo que se quema lentamente" (Itzá-Mopán) etc., pero se podrá dibujar en un futuro no muy lejano una red de correspondencias con puntos de gravidad elmo un campo magnético. La linea ciervo (Chivo) es bastante interesante. Va desde el Totonaco: Tintzun, vía el Chol: Tientzun, el tzeltal: téntzun hasta el Quiché: tentzun,

El valor fonético es "chi" para el signo "manik". La protoforma 'Kü: no podemos discutir ahora ni la podemos aplicar a la lectura de textos, Reduciendo todas las formas a su última raiz podriamos cerrar los diccionarios y abandonar nuestra investigación. Diccionarios prehispánicos no tenemos. Estamos obligados al pragmatismo lingüístico. En el caso de chi nos contentamos con la ciencia que el dia currespondiente en Zapoteco es Chiná' y significa "venado". (").

Lecturas: En las mencionadas escenas de la invención del fuego en el principio del códice Dretdense, la acción de los dioses está calificada por la reduplicación de chi' lo que dá chich, Tienen antepuesto el artículo posesivo u: u chich: su fuerza o su tarca, obligación, tema. (Véase Motul 308). En un caso tiene antepuesto Z. 2: Tzitz (tzatz) chich, poderosa acción.

En Dresdense XXXIII c un Chak está sentado en un árbol que se califica por este conjunto de glifos:



Se lee sin dificultades: ti chakah, El Motul nos dice: "desde árbol sacan fuego los indios; su recina es almácigo" (pág. 290) y nos enumera las virtudes curativas de las hojas y frutas "desde árbol".

En Madrid CIII a un animal antropomorfo se mete en la casa divina de la gran abeja y es atacado (y vencido en la escena siguiente) por una abeja.

## 1819

## El texto reza:

u pach u tzakab: "se apoderó de la casa de la miel", perfectamente expresable en varios idiomas mayas, (Véase para pach Motul 290 y Sáenz 301).

- Antonio Mediz Bolio: Libro del Chilam Balam de Chumayel, Prólogo y traducción del idioma maya al castellano, México 1952 pág. 99.
- cf. mochel en Vicente Pineda: Historia de las sublevaciones Indigenas habidas en el estado de Chiapas, Gramática de la lengua Tzeital 7 Diccionario. Chiapas 1888, pág. 79.
- 3) Becerra op. cit, pág. 199 ss.
- 4) Church pag. 43.
- 5) Véase Cordan: Secrets of the forest. New York 1964, Capitulo: Na-tentzun.
- 6) Aschman, Pág. 126.
- 7) Anders, op. cit. pág. 206.
- 8) Cordan: Introducción pág, 30 ss.
- Alfredo Barrera Vásquez: El Libro de los Libros del Chilam Balam, México-Buenos Aires 1963, Pág. 104.
- Mediz Bolio: Chumayel, Pág. 9, id. 11.
- Terrence S, Kaufman: Materiales lingüísticos para el estudio de las relaciones internas y externas de la familia de idiomas mayanos. En: Desarrollo cultural de los Mayas. Editado por Evon Z. Vogt y Alberto Ruz L. México 1964.
- 12) Seler I pág. 542.



El Señor de la Aurora en un Palacio en Teotihuacán.

Este glifo dejó pe plejo al gran Eduardo Seler. Landa nos transmite Lamat. Núñez de Vega tiene para el Tzeltal "lambat" ('), los calendarios guatemaltecas tiene "kanii"; el zapoteco tiene "lápa" y los mexicanos llamaron al octavo dia "Techtli"; conejo; Se trata, como lo comprueban las famosas páginas de la Venus en el códice Dresdense, del signo para el lucero.

No sabemos de ninguna relación entre el conejo y la estrella de la mañana. Al contrario: el conejo es el animal de la luna. En el juego de pelota de los gemelos divinos contra los señores de la noche, una escena de alto significado astro-cósmico, el conejo, la luna, desvia la atención de los señores nocturnos de la pelota, el sol, para ayudar a los gemelos. Además no conocemos ninguna palabra lap o lam para conejo.

Lápa significa "dividir (') y podría ser una interpretación del signo en su forma dibujada. El Glifo en nuestra opinión es la representación clásica de "estrella". Asi dibujaron los Sumerios y otros una estrella y nosotros conocemos aún el asterisco como signo gráfico.

Lingüísticamente el Totonaco nos empuja en la dirección correcta. La raiz Lam o Lamma significa "palpitar", flamear" (\*) Lam o lem es una raiz maya en el sentido de "Brillar";

El Huasteco liama al lucero pulik' ot: (') la estrella grande, ¿Iremos muy lejos de la verdad si suponemos una expresión como lam-'at: estrella brillante?

En Yucateco lamal lam es "una cosa lejana" (') y además hay el verbo interesante lamal; "perderse de vista como una nave desde el puerto" ('). Nos recordamos que los 8 dias de invisibilidad del astro formaron un elemento para el concepto del lapso de 260 dias.

Volvemos a la raiz lam enseguida. Antes queremos presentar una pequeña selección de las muchisimas denominaciones del lucero,

Dzotzil: mukta kanal: estrella grande.
Quiché: nim chumil: estrella grande,
Kekchi: Kak chahim: estrella-velador.
Popol Vuh: 'ikoj kij: portador del sol.
Pekoman: 'ikam kij: portador del sol.').

Como ayudante del lucero aparece el Joven Dios del Maiz: yum Kanil en la pág. L del Cód. Dresdense, Tal vez hay aqui la explicación para la denominación de este dia en Jacalteco, Ixil, Quiché y Pokomchi, porque la estreila en estas lenguas es chumil; pero Kani es "mazorca amarilla" y el glifo cabeza del número 8 es una joven deidad del maiz. Lamat es el octavo dia del Cholkin. El calendario Cakchikel tiene kanel y eso nos guia probablemente en la dirección correcta: Kanal es "el itascible, el de genio fuerte" ('). Ese puede ser muy bien uno de los títulos, siendo el lucero nada menos que amable, es malévolo, temible. Thompson nos revela de una fuente Chol que el lucero tenía el titulo "ah piz 'akab", "Medidor de la noche". La página Dre den XLVI le asigna ese título:



El glifo se compone de Z. 36, leido por Knórosov con mucho genio como "piz"; del signo principal Z. 1323; tzakab: noche, precedido por Th. II, 74 que es la "ma" de Landa. En los códices ese signo se usa de una manera puramente fonética y no necesariamemnte como negación. Por sa lugar en frente de titulos tiene

que ser la antigua pa'abra para "señor": ma se conserva todavia v. gr. en Achi y Pokomchi (\*), También el Kekchi usa ma: Señor (Wirsing). El códice reza pues: ma piz tzakab: señor medidor de la noche,

En Dresd, XLVIII B se da un titulo al lucero, armado con dardos, que consiste en Z. 71, Z. 29, Z. 36.

Z. 71 es ba'; Z. 29 se vé en los ejemplos de Th. II 277 ciaramente como serpiente: Kan. Z. 36 es piz. Los escribientes mayas compusieron combinaciones de glifos según la estética. Pero escribiendo nosotros una vez en el estilo Landa.





tenemos; piz-ba-kan. El Motul tiene (p. 796), piz kaan: medir la tierra, Piz es. también en Kekchi y Dzotzil, "medir". Kaan es "cordei" (Motul 493) y la medida para la milpa (Mot. 494). El Lucero mide pues las estaciones de la milpa. Pero el dios está en actitud belicosa. Uno de los má; sorprendentes juegos de

palabras lo explica: pizha es también "guerrear cuerpo a cuerpo". (Mot. 796) y Kaan es "tarea" (Mot. 494)), El Lucero mide pues noches, tierras y años (ah pizha hab: "lucero que sale a prima noche y corre por toda ella, que parece la va midiendo", (Mot. 105), él cumple también con su tarea **Kan**, luchando **pizha**, para despejar el cielo.

Buen ejemplo de nuestra teo, ia de interpretaciones dobles o triples del mismo conjunto de glifos,

El lucero mide no solamente la noche sino también un conjunto de noches y días pasados, es decir,el Cholkin de 260 días. Eso nos lleva otra vez a considerar la palabra lam.

Juan Pio Pérez presentó en un trabajo en francés (\*) la palabra "lamay tan" con expresión yucateca para un katun, ciclo de 20 años, Y traduce: "piedra cuadrangular". En una complicada polémica Seler (") le corrige primero la traducción por "las cuatro secciones" (del año grande o sea katun) y dice que se alude también en el concepto a los cuatro puntos cardinales. Las cuatro partes estaban, como lo demuestra Seler relacionadas cada una con una dirección.

En un análisis no menos complicado Juan Martinez Hernández explica como los mayas concibieron un ciclo de 13 por 20 años de 360 días, llegando a una entidad numérica de 260 años, el choikin en grande, que usaban para sus cómputos de larga distancia. En todo eso las evoluciones aparentes del lucero juegan un papel primordial. La cifra 13 entra en función como divisor común primordial. Asi llegaron los astrónomos mayas a una ecuación asombrosa, reconciliando los 260 días del Cholkín con los días del año solar y los 584 días del año venusiano (revolución sinódica). La fórmula asombrosa es:

Cholkin: 20 x 13 = 260 dias x 2 x 73 = 37960 dias

Año Solar: 8 x 13 = 104 dias x 5 x 73 = 37960 dias

Rev. de Venus: 5 x 13 - 65 dias x 8 x 73 = 37960 dias

Es remarcable que los multiplicadores del sol y Venus, 5 y 8, se suman a la cifra 13 y que el multiplicador del Cholkin 2 se suma con la cifra solar 5 a 7: total 20. Además: la cifra 65 en el cálculo de la Venus, de gran importancia en todos los cómputos, es la cuarta parte del Cholkin. Parece que Cordan fué el primero en anunciar esta relación mágica en el comentario de su edición alemana del Popol Vuh ("). Martinez Hernández nos demuestra la construcción del Katún según el mi-mo modelo, "La primera trecena se llamaba yoxlahumpiz katun; los siete años añadidos para completar a veinte se denominaba el

'uudz o "pliegue del katun, Katun doblado" era un período de 20 años de 360 dias, (")

Se han armado lios y controversias para explicar cómo ajustaron los mayas los "oividados" 5 días malos, sin nombre: xma kaba kin. La fórmula mágica arriba da la contestación. La rueda chica de Venus, el Cholkin y la rueda grande del astro "encierran" el Sol en un cómputo poderoso, obligando al año, por el paraletismo de los multiplicadores, a declarar su verdadera duración: 5 x 73 = 365. Es verdaderamente asombroso,

De todo se ha tratado,, en su aspecto Agro-cósmico Rafael Girard en varios de sus libros, especialmente en "El calendario Maya-Mexica". En un sentido puramente astronómico-matemático dá cátedra Eric J. Thompson en su opus magnum "Maya Hieroglyphic Writing".

Nosotros, andando por los caminos de la lingüística interpretativa, nos contentamos con las ganancias del vocablo lam para el glifo. La única vez que el glifo entra en una combinación de palabras en los códices parece confirmar la lectura lam.

Pero el complejo lucero no acaba con eso. Hay otro glifo, como la mitad de "lam" fuertemente estilizado y a veces claramente la cara de un animal:



Los cédices conocen la forma más sencilla



y la abreviatura un verdadero simbolo algebraico:

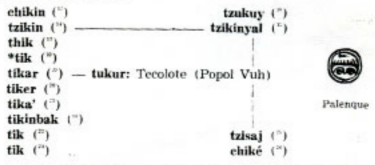


En la forma estilizada el signo sirve para el principio de una cuenta. Los mayas, contando el tiempo pasado, llamaron al segundo dia del año 1 pop. El primer dia lo marcaban con nuestro signo. Existe desde hace 80 años una polémica entre los americanistas acerca del significado de este glifo. Unos dicen que sea el fin de la cuentra anterior, otros que sea el principio de la nueva cuenta. Todos escriben, usando nuestra escritura: O pop. de ninguna manera puede se.

asi. Un tiempo "cero" hubiera significado para los mayas el fin del mundo, Justamente el cero, la no-cuenta, temieron tanto los aztecas. Selèr dice el signo que significa "principio", textualmente habla de "Vorabend", lo que es "vispera".

Vamos a ver hasta dónde nos lleva la lingüística,

El signo en su forma elaborada, con grandes ojos, parece ser un buho. Saliendo de esa hipótesis y del vocablo más antiguo que hemos encontrado, vamos a trazar una cadena de vocablos homófonos. Por la importancia de las deducciones daremos la indicación lexicográfica de cada vocable.



La sorpresa de la lista fué el número "). En la región Mayapán-Chumayel-Mani se dice tzikin para buho. Los diccionarios tienen 'ikin y el Dzotzil dice 'ichin. La contestación fué que tzikin es el tecolote grande, bravo e 'ikin el pequeño (Fausto Uk, de Mayapán). En cambio el ") thik 'uik' u en Huasteco es el tecolote chico. La raíz \*thik quiere decir "sollozar" (Larsen 75). El ") \*tik es nuestra reconstrucción de la palabra arcaica, Siguen las derivaciones:

- empezar (Brasseur de Bourbourg: Gramática de la Lengua Quiché, Guatemala 1961, Pág. 236).
- ") comenzarse algo (Sáenz 364).
- ") comenzar (Mayers 54),
- =) comenzar (Sedat 198).
- ) a buen tiempo (Motul 855), también: desatar, abrir (Id.)

La palabra ") del Cakchikel significa "Señalar el tiempo para una ocupación determinada" y está directamente relacionado con el concepto yucateco.

La palabra ") del Popoluca (Clark 21) para buho nos lleva en linea recta al ") "comienzo" en Huasteco (Larsen 84) y al Totonaco: empezar (Aschman 132).

La palabra ") del Totonaco se explica Tzi-saj; empieza la claridad (Aschman 131). El punto final lo pone el Chol con Tik para "número" y "contar". La lista en los Anales de Guatemala tiene tzik. (pág. 142). Tzuk o tzik: salida, partida en Yucateco (Solis 840).

Con todo eso no podemos dudar que Seler estaba en lo cierto y que el signo, llamado por Thompson en ese insoportable lenguaje de los americanistas "spectacle glyph", expresa la idea de empezar. Tratándose de un glifo doble nos permitimos de nuestra parte una broma lingüística, leyendo en puro Chol: tik tik, quod est: empieza la cuenta,

La última palabra del Diccionario de Motul es: xux 'ek: El lucero de la mañana. Unas lineas arriba se lee xux: avispa y avispero. Eso basta para inventar luego un lucero como "estrella avispa". (") No todos los homófonos son familiares! La avispa yucatanense es una descendiente, un poco deformada, de la venerable suki o avispa en Totonaco (") que se dice chup en Kekchi, (") lo que es chab "abeja" en otras lenguas,

El xux'ek en cambio es un auténtico astro del buho. Y se deriva de un vocablo de respetable edad también para lechuza: tz' ux en Huasteco ("). Lo que permite un juego de palabras en Huasteco: "tzu'ux: el que ve bien, ("). ¡Los ojos grandes!

El buho, como su estrella el lucero, tiene muchos nombres. Seria otro trabajo muy interesante profundizar en este tema. Para hoy nos basta la relación buho-lucero para entender el aspecto peligroso de la estrella: el Buho anuncia la muerte. Para fines gifficos hemos obtenido, saliendo del buho bravo tzikin la palabra tik para "principio".

Thompson llama la atención al hecho que nuestro glifo, en una forma particular, acompaña los glifos introductores, es decir: el principio de una inscripción (véase Th. I, fig. 5; 10). Así aparece el glifo muchas veces en la sensacional nueva Estela 31 de Tikal.



En el caso que presentamos aqui: (véase a un lado) se usa el glifo tzik para expresar el nombre de un regente. En Yaxchilán (Dintel XXX, H2, G2) vemos el nacimiento de un caudillo con el mismo nombre escrito ésta vez con el glifo de "pájaro": tzik—.

El texto de Yaxchilán se lee: hi yok-ha ak hi tzikbal: "nació el tigre bravo". Explicación: 'ak o kok "tortuga", símbolo del nacimiento, yok-ha: "Sale agua", "nacer" (Chontal) (") 'ak (pretérito) hi: el, tzikbal: bravo tigre, En Yucatán es chibal: "el devorador", un título del chak, (").



- 1) Th. I 68,
- 2) Seier I, 542.
- 3) Aschmann, op. cit. 90,
- 4) Larsen, op. cit. 40.
- Motul 543.
- Celso Narciso Teletor: Diccionario Castellano-Quiché y Voces Castellano-Pokoman, Guatemaia 1959, Pág. 147.
- Sáenz pág. 191.
- 8) Marvin Mayers: Vocabulacio Pokomchi-Español, Guatemala 1956, pág. 37.
- 9) Juan Pio Pérez: Relation des Choses etc, Paris 1864, pág. 417 ss.
- Seler I, 381.
- 11) Wolfgang Cordan: Das Buch des Rates, Popol Vuh, Introducción, Traducción y comentario. Düseldorf 1962, Véase sección: Astronomia Mágica, (Magliche Astronomie) pág. 182 ss.

- 12) Juan Martinez Hernández: Crónicas Mayas, Ed. Mérida 1940 pág. 5.
- 27) Anders op. cit. pág. 118,
- 28) Aschmann 8.
- 29) Sedat 186.
- 30) Larsen 85.
- 31) Larsen 81.
- 32) Hasler: Lista Chontal No. 266.
- 33) William R. Coe: A Summary of excavation and research at Tikal, Guatemala: 1956-61, American Antiquity, Vol. 27, No. 4, 1962.

Tatiana Proskouriakoff: Historical Data in the inscriptions of Yaxchilan. Estudios of Cultura Maya IV, p. 179, México 1964.

Ese dia es atl en el calendario azteca y niza-queza en el zapoteco y significa en ambos casos "agua", (') En Yucatán y Chiapas el dia se llama muluk o mulu', en Ixil, Quiché y Pokomchi cho' o toj. Aunque su forma en los códices es la más sencilla, su interpretación no es fácil. Además: las formas de las estelas muestran la iden-

tidad de los glifos muluk y mol, el 80 mes,



Es un caso como el de 'ok y xul, solamente que tenemos en nuestro caso la misma raiz mul-mol. Vamos a ver qué podemos hacer con la silaba que no tiene explicación en Yucateco.

Empezando con la forma del glifo mule' "bola" y mululul" redondo, esférico" en Huasteco, (1) Don Pablo Wirsing de Cobán nos dice que en Kekchi mul es "remolino, torbellino" y efectivamente a veces el glifo está dibujado en forma de un remolino.

Mul es en Dzotzil y Cakchiquel "mojar", hundirse" en Huasteco es "húmedo". (1). Las formas de Mol están rodeadas por gotas de agua.

Parece que el glifo lleva el nombre de un dios chiapaneco, Dice Becerra al respecto: "Molo o Mulu figura en la lista de los 20 personajes titulares de los días del mes indigena. En Oxchuc hay hoy día el apellido Molo (') Menciona Becerra un lugar chiapaneco Molochauk. Becerra interpreta la etimología que es claramente "Rayo (chauk) del Molo".

Ese dios-mojador se llama en Yucatán Chak y los americanistas están acostumbrados a dar ese nombre a los dioses con la nariz larga que ocupan la mayor parte del Códice Dresdense, Y obviamente llevan ese titulo porque un glifo nominal de aquellos: está compuesto de la palabra cha' "agarrar" y el signo del viento \*kik.

Pero casi siempre tienen en su frente, como una marca de casta hindú, nuestro glifo mul, en su sencilla forma de los códices, para indicar que son "mojadores".

Los Lacandones dicen para un cielo iluvioso "'ek muyan" i, e. nubes negras. Hay un pájaro mitológico que es el patrón del 15vo mes y que se llama muan. Moan es en Yucateco una especie de buho. En la mitologia náhua un lugar Tamoanchan tiene importancia como primera morada de razas venidas a este continente. La palabra es Maya pura y significa: Lugar de ciclos nublados.



La representación del muan en las estelas es la de una ave muy estilizada, en los códices se ve mejor el buho. Y los códices dan también su glifo en forma fonética: Se compone de Z. 1310 "mu" y los sufijos Z, 76 "an" y 62 "yil": muanil i. e. "el llovioso". No nos sorprendemos al ver ese pájaro, por sus calidades fructiferas, coronado con el glifo Kan y hojas del maiz en los códices. Es de advertir el he-

cho que el mes se llama muhan en Chol, muen en Ixil y muan en Pokomchi. La palabra muj significa en Pokomchi "sombra". (°) Se trata pues de un concepto antiquísimo y Mul y Muan están intimamente relacionados.

La palabra **toj** para este día de los Quichés significa "aguacero" ('). Y el díos supremo de los Quichés es Tohil, el díos de los temporales, del relámpago. Tohil es más o menos la variante Quiché de Quetzalcóatl. Se trata pues de una sustitución de un concepto mitológico por otro, conservando la idea de agua.

Thompson nos reproduce una interesante forma de Muluk del sitio arqueológico El Cayo en Belice ('). Se trata de un pez, el simbolo perfecto acuático. Tal vez hubo un pez mul pero no tenemos pruebas. La sardina que está poblando por millares las aguas costaleras de Yucatán y Guatemala es tok. (') Y tal vez toma-



ron los mayas guatemaltecos su símbolo para toj (\*tok) de la sardina. No vamos a insistir en eso. Y tampoco vamos a tratar a explicar la forma muluk por etimologías discutibles, Nos contentamos con las pruebas epigráficas que muestran la evolución de un pez a en dibujo asbtracto, siempre conservando su ojo y sus agallas respiratorias, bul en Yucateco. En composiciones el gilfo tiene en los códices el valor fonético de mul o mol en el sentido de "coger, juntar".





Cód, Dresd, XII b.

El glifo de acción que está en el primero lugar, se compone de mol (mul) y Z, 71 con Z. 60, Z, 71 (Th: II 104 lo confunde con Z, 61: tzik) es el locativo ba': "donde".

Quiché - Subinhá - Aguacateco - Kekchl - Chol -Dzotzii pa" baá ba' bar ba'/buy/bu' bu'

> buy: bola, pelota (Kekchi) montón (Cakch.)

> bul: pelota, jugar

Ejemplos para erosión de morfemas:

(común).

Caracol: pul - pur (Kek.) - puy (Itzá, Dzotz.) bul: agaila (Mot.)

Glifo para un dios 11 con doble aspecto, bueno y malo. Según Wirsing hay en la forma de escribir 11 un juego de palabras: (Véase al lado) jun buluk es en Kekchi "todos", (') mientras buluk-jun es "todos más uno": 11. Por lujuntikil "los diez" en Chol sabemos que entra la raiz \*luk: juntar, poner junto, ponerse junto, cohabitar (lak o luk, Wirsing), Siendo bo' (\*bu') = 5 ("), se acuestan

bul-lok

dos Cincos (bolak o bu-luk) para "jugar"; bul, uno más: bu-luk-jun: 11.

Z. 71 es pues ba' (bu'). Con ba' se se obtiene un posfijo activo de los verbos mayas, y con bal un participio: molba' / mulba': amontonar, amontonarse, juntarse (Motul 632, P. Pérez 227; Saënz 272); molam: reunión, grupo (Wirsing). Se trata en las páginas de una reunión de dioses, En Dr. XI b tienen ellos ollas con bolas de maza

de maiz o de incienso en sus manos; juego de palabras

con molbal "amontonarse".

El glifo aislado a la derecha, Z. 60; Th. II 181 es el glifo del patrón del mes "ch'en" (en Yucatán). Se vé cómo un recipiente con gotas de agua.

Nuestra interpretación sale del Ixil: 'akal mojado, húmedo. aguado. En Cakchiquel 'akal es "sitio donde brota algún manantial (Saënz 42) y Motul tiene en p. 115 'akal; estanque muy grande. La Estela 1 de Kuna fue encontrada por Cordan en un lugar pantanoso de la selva que los Lacandones llamaban: 'aka'che,

El glifo introductor representa pues un "ojo de agua" (cf. también 'akaan: poza, agua sosegada, encharcada; Solis 466, Motul 67) y debe leerse: 'ak-al (-an).

Los Yucatecos cambiaron la palabra del glifo para la cosa que ellos llaman ch'en pero que significa en las demás lenguas más bien "cueva", p. ej. en Dzotzil,

La confirmación de nuestra lectura la encontramos en el glifo que se usa en los cálculos de la luna.

Como se vé, fué puesto en el 'akal el signo de la luna. La cadena de lenguas que nos interesa en primer lugar, tiene para luna: 'uj (Chuj, Tzeltal, Dzotzil, Chorti, Subinha). Chol tiene 'uw y Yucateco 'u'.

El códice Pérez canta en pág. 52 varios titulos de la luna; uno es uayak. Uay es "aposento" y "cuenta para un dia o una noche (cf. Cakchiquel: 'akanibal "fecha en que se cumple una semana o un mes. Saënz 42), y es también "provechoso" (Motul 888). Uayak es "sueño, señal, pronóstico" (Motul 889), El glifo representa pues escrito en forma fonética-silábica, no tanto la luna misma sino un título que se presta para aplicaciones de la cuenta, Los Lacandones conocen AK-NA, diosa de la luna y del par-



to (") Ak es en todas las lenguas mayas: nuevo, recién, tierno, fresco.

La luna está mitológicamente siempre asociada con fertilidad y agua. En Kekchi se llama el mes: sijolá, lo que es "agua viva, fuente, pozo" según Don Pablo Wirsing. Y en el glifo del mes (no en su glifo-protector que estamos tratando) se pueden leer elementos de la

Para el glifo Z. 60; Th. II 181 obtenemos pues el fonema: 'ak. Este es un afijo verbal de mucho uso en todas las lenguas mayas, hoy en lo general ah (aj). Pero el Aguacateco conserva la forma 'ak para un pretérito en el sentido de "long, long ago", lo que parece muy aplicable a acciones de los dioses.

El Ixil puede prefijar o posfijar el fonema 'ak, en sentido verbai no muy claro para nosotros. Pero además es sencillamente: "él, el que---". Creemos que el glifo 'ak se aplica, en la mayoria de los casos en éste sentido de "él", siendo así la pronunciación antigua del "aj"

- Seler I, p. 542.
- 2) Larsen 46.
- 3) Larsen 155.
- 4) Becerra op. cit. p. 197.
- 5) Mayors 39.
- 6) Brasseur: Gramática p. 237
- 7) Th. I, fig.8; 7,
- 8) Motul 478,
- 91 cf. bul-kin: todo el dia. Pio Pérez 33,
- Sur Según Wirsing xuiu es "hechicero". Hay 'oxo vulu podria ser: Brujo de
- 10) Larsen p. 121,
- 11: cf. A. M. Tozzer: A comparative Study of the Maya and the Lacandones. F. Anders: Pantheon, p. 259.
- 12) Sobre 'ak como adjetivo nominal posfijado véase Seler I, 110. Como afije verbal 'ak: "ya, después, entonces" lo confirma Wirsing.

La tortuga tione que ser \*knk. El glifo del mes Ka. yab (Landa) se escribe fonéticamente Kayan, Kayan es en Totonaco tortuga, El mos (Junio 1 a Junio 20 Inclusive) in. cluye of solsticio. La tortuga es por esa razón el simbolo del solstielo.

El Madr, LXX el joven dios de maiz, con tocado de elote y pez está sentado, con ojos cerrados, sobre una tortuga. No está muerto, sino está durmiendo.

Su glifo explica. torio en el texto arriba dice: hi kakku': el dia del ca. lor, de la tortuga.



Codex Matritensis LXX

Ak es boy; "fuego, brasas" en Tzeltal-Dzotzil, Tojolabal, Quiché, Chorti y Pokomchi (Kaufman No. 166). Por la sobrevivencia de kuk: retoño, sabemos que también 'ak: "húmedo, nuevo, fresco" fué antes kak. Un caso clásico del "contra-sentido de palabres primordiales".

10



El décimo dia se llama en Oaxaca tella: perro, y en Azteca itzeuintle: perro. Los calendarios Ixil, Quiché y Pokomchi tienen tzi': perro. Los calendarios Tzeltal-Jacalteco-Chuch tienen 'elab o 'elac, lo que es una descripción del glifo completo, porque 'elab es cara. (') En algunas lenguas 'elab es también "arder" que puede ser una alusión mitológica porque en los

códices el perro está asociado con fuego. Thompson nos recuerda la tradición maya según la cual el perro regaló a la humanidad el primer fuego. (°).

Landa nos da 'oc y lo mismo dicen los Chilam Balam, Debe tratarse de una alteración y vamos a buscar la solución, Conside.emos dos glifos iguales:



a



b)

Del primero dicen los manuales que sea el 10 mo dia 'oc y del segundo dicen que sea el 6o, mes Xul, ¿Cómo puede tener el mismo glifo dos lecturas diferentes? Una de las dos es necesariamnte un error.

El mes Xul empieza el 24 de Octubre y los americanistas no saben explicar porque se llama así, siendo su traducción "fin" y cayendo en la segunda cuartena del año haab, Pero Rafael Girard si nos explica su significación según los ritos chortis,

Si el mes se llama Xul y por buenas razones se llama así, entonces el mismisimo glifo no puede ser de repente 'oe, Hay que admitir que el día se llamaba antiguamente xul o tzul. Las denominaciones guatemaltecas no son otra cosa que la traducción en los diferentes idiomas: 'e'ab es una descripción del glifo completo, y el 'oc yucateco puede ser una mala interpretación del glifo como "zorra": \*'ok.

Zul es en Cotoque "perro" (') y thuiul es "tepescuinte" en Huasteco ('). Desde el Kekchi hasta las lenguas de Nicaragua xul es la palabra para animal en general.

Parece que \*xul e<sub>3</sub> una palabra antiquisima porque el famoso perro sin pelo de los Aztecas se llamaba xol. Thompson se fijó en lo siguiente: "In the codex Fejervary-Mayer an ear with a jagged edge generally replaces the complet head of the dog in the simbolic form of the glyph for the day. Itzcuintli. The ear similary replaces the complete head of the dog in the simbolic form of the glyph for Oc in the Maya codices. (\*),

Negando el Dr. Thompson cualquier valor fonético de los glifos mayas, no saca conclusiones de la evidencia lingüística y sigue liamando el día con el obirpo pirófilo "oe". Nosotros nos vamos a olvidar en adelante de esa silaba y buscaremos interpretaciones de xul (tzul).

Nuestro glifo "b" arriba con el sufijo yil (ala, volar) dice xulel. Xulel es "fin, cabo" en Yucateco, (').

Xul o xulté s'gnifica en Yuca'eco "palo sembrador" ('), en Dzotzil se dice xulum. Y el bastón para apoyarse es en Yucatec xolte o xulté. Ahora se explica también la palabra hulté: lanza (') forma suavizada de xulté. Hul en yucateco quiere decir "herir, perforar" y "flecha" es en Lacandón hul. En Dzotzil "perforar, abrir hoyos" es: xul.

En pág. LX a y b del Códice Dresdense hay escenas de combate, una lucha astro-mágica de dioses. Uno. que maneja una lanza grande tiene el título: lo que podemos traducir ahora como Bolom Xulte, quod est: "Nueva Lanzas" o más bien

"Poderoso Lancero".

En Dresden XXII b se encuentran sentados, con un grano de

maiz en sus manos dos dioses y una diosa zak ixkok. La actitud de

los dioses se anota con ese glifo verbal: (véase al lado), Se lee en Dzotzil fácilmente como: tzulaj "se acabó el trabajo" o "tomó descanso". La diosa en la misma e cena tiene un glifo atributivo, bastante frecuente en los códices en relación con dioses de la fertilidad que se escribe asi: lak-laj (Véase al lado).



Knorozov lo leyó: ex okaan y traduce "muy provechoso". No solamente la forma maya es muy sospechosa, también la traducción lo es. Leyendo ox xulan encontramos: del Motul p. 931 se deduce que ox xulan podria ser "muy provechoso". Pero no hay que olvidar que xulaa col es

"hacer milpa" (Motul 932) que permite la traducción "tres veces hecha la milpa" o "milpa bien hecha" y "se acabó el trabajo en la provechosa milpa". En Dzotzil **xulom** es "el trabajador con el pa!o-sembrador".

En Dresden IV y V b aparece nuestro glifo en combinación con Z. 1369. Se trata de la creación del fuego por los dioses por medio de rotación de palos, Z. 1369 es probablemente hax: taladrar, una forma sandhi de hay 'oxo "calentar por fricción" ("). Xul seria en ese caso el palo para frotar. Pero hay una alusión directa al fuego con la palabra Quiché xuh: atizar fuego. (") Además creemos en una alusión mitológica porque el perro es el animal que lleva el sol a su recorrido subterráneo-nocturno. En Cakchiquel xule es "ir bajando" y xulaba "bajar alguna cosa", (").

El valor fonético del glifo es xul.

El mes Xul, el sexto del año solar, corre de Octubre 24 a Noviembre 12 inclusive. Como se llama pues "fin", empezando el segundo cuarto del año? Rafael Girard a mostrado, con un lujo de detalles rituales en el ambiente Chorti, que en "Xul" se termina exactamente el tzolkin.

"Entre el 24 y 25 de octubre, a la medianoche, realizan la ceremonia de clausura del calendario agricola de 260 días. De ninguna



mancra puede cambiarse ese fecha, por cumplirse ex ctamente (en años ordinarios) 260 días, desde el Año Nuevo que es el empiezo de éste ciclo ...Trátase p.e.s de una fecha absoluta, inmutable, imposte gable, con lo que es la del Año Nuevo", (").

La última prueba para la lectura tzul se encuentra en Dresd, XXXIX b. Se lee con el verbo dzottil ya mencionado: tzulaj hó chak chelem: "esturrib el agua la gran Tejedora". Como en la escena del bautismo, el agua no se escribe fonéticamente porque está representado en el dibujo.

En Novosibirsk, por una cola vez, no se siguió los dictámines de Landa: de la máquina calió, en la fracción de un segundo, de ninguna manera 'ok —sino, como No. 171: xul; con la siguiente lectura de formas compuestas: xuite etc. (\*).

- 1) Pineda 41.
- 2) Th. I p. 79.
- 3) Girard 1962, p. 263.
- 4) Zimmermann: Cotogue, No. 211,
- 5) Larsen 77.
- 6) Th. I. p. 79.
- 7) Motul 932.
- 8) Motul 931,
- 9) Solis A, 326.
- 10) Brasseur, Gramática 249.
- 11) Sačnz 433.
- 12) Girard 1962, p. 268.
- E. V. Evereinov, J. G. Kosavev, V. A. Ustinov: Primenenie elektronych vucislitej 'nych masin v issledovanij pis'mennosti drevnich majja, Moskva 1961. Tom. II.

El nombre en yucateco no tiene significación lingüis-11 tica, pero se comprende en el sentido mitológico.



Comparando con las otras lenguas este mismo dia es batz. En el Popol Vuh los hijos de Hun-hun-ahpu son chuen y batz que se convierten tinalmente en monos (xa qoy xqui vachibej chie. El glifo es la boca tzui y en este caso la de un mono. Esto comprueba que los mayas de Yucatán estuvieron más o menos conectados en algún tiempo con la familia Quiché como lo exige la glotocronologia, y se separaron de la misma manera que Hunchoen y Hunbatz: Batz se quedó en Guatemala, Chuen emigró a Yucatán

El sonido chu es por dificultad en la lengua castellana simil de los sonidos tzu y dzu. Véase: tzakab, chakab "noche".

En Huasteco hay tzup-ith para cosa puntlaguda (colmillo) y también tzup-tha' (colmillo). ('). Tzu o chu es la raíz para los colmillos del mono. En Yucateco se dice por "murmurar" chup-chi (hablar entre dientes) (1).

En el calendario zapoteco el día es: loo-goloo "mono" y los Aztecas dicen ozomátli "mono". Según la lista de pronósticos de Kaua (Yuc.) los niños nacidos en este dia tienen espléndido porvenir como maestros en todas las artes, clara alusión al Popol Vuh.

El glifo-retrato del mono se dibuja asi; y tiene, por lo menos en el Cód, Madr, la significación "dios", Le impone la lectura yum, porque el ruido de mono-auliador es en Kekchi: uom según Don Pablo Wirsing, hum es "estruendo y ruido de muchos (Motul 404) además yum-ba es "mecerse"



en Yucateco (Solis 390) ¡Las características del mono! En los códices hay algunas veces el signo del sol infiiado en el retrato. En una cágina del Cód, Dr., la LXII, se ve en medio de complicadisimos cálcu-



los el mono redeado por 13 ganchos que en la pág. IX del mismo códice rodean el sol: Seguramente se trata de un cálculo con 13. No podemos explicar el concepto astronómico pero sí podemos dar una indicación lingüística. Una antigua expresión para "norte" es en DzotzilSubinha: batziz kabal kakal (\*). Eso se entiende hoy unicamente en el subdialecto de Oxchuc (Chiapas) y dice, en un juego de palabras: el mono hace bajar el sol.

- Larsen 85.
- Motul 336.
- Fernández 52.

El joven dios del maiz como dios nocturno-astral: nuk-tzu: "el fumador nocturno".

Nuk "fumar" (Totonaco, Chontal). Tzu:
"Noche" (Popoluca, Zoque). Los Lacandones y los Chorti creen que las estrellas son
los puntos de los puros que fuman los dioses.

Por eso la prueba de cigarros, impuesto a
Hunahpu en Xibalbà: si se consumen —él no
es de origen divino!



Madr. LXXXVI

12



El 12 mo día se llama malinalli en Azteca, lo que es "hierba" o "cosa torcida". En Oaxaca se dice quie pija o quija chija que significa "torcido" y lleva, según Seler hasta una interpretación "escobilla". ('). La forma del glifo no tiene nada que ver con esas interpretaciones. Es una mandibula con muelas. El glifo es uno de los más antiguos que conocemos, Aparece en la famosa placa de Leiden en

esa forma. (Véase al lado). La placa de Leiden, por mucho tiempo el ejemplo más antiguo de la compieta Cuenta larga, desde entonces superado por estelas en Tikal y Chiapas de Corzo y una estela en la finca El Baûl (Costa Sur de Guatemala), lleva la fecha: 8.14.3.1, 12 que cayó según la relación Spinden en el 17 de Noviembre del año 60 de nuestra era, La estela del Baûl, por algún tiempo considerado como presentando una fecha "mitológica" fue declarado en un trabajo reciente de Michael Coe como "contemporánea" a su propia fecha y nos lleva al siglo antes de nuestra era, ('), La fecha de la estela Baktun 7 del Baûl empleza con un enorme 13 "Eb"; también en la placa de Leiden el glifo de la mandíbula se presenta mucho más grande que los demás glifos de suma importancia en tiempos remotos.

La forma en una estela de Naranjo (Petén) nos muestra los dos elementos importantes para la lecutra: Vemos una mandibula y un elemento puntiagudo rodeado por circulos. Mandibula es \*kam, kamach en Yucatán, palatalizado cham en Chol. En el Cotoque kam es "diente" (kamaú) (') y kamab en Huasteco. Pero el diente incisivo en Huasteco es 'eleb kamab (') No vamos a discutir la apuntación de Larsen aunque parece que "diente incisivo" es kamelep; nos contentamos con la raíz antigua lep que quiere decir "fuerte, recio". También el Yucateco tiene para lep "rigor, vehemencia". (') En Dzotzil lep'uj es "lastimarse": lep'uj sat "se lastimó la cara".

También Barrera Vásquez interpreta el dia como "cortantediente".

El giifo expresa pues la idea de ser lastimado por fuerzas malignas; no hay que olvidar que kam es también la raíz de "muerte". Se trata del símbolo de un dios peligroso. La forma 'eb no es otra cosa que la ya consabida erosión fonética de las palabras mayas. Y de la erosión resulta el malentendido de atribuir al día la significación de "escalera" que es 'eb. Dice el Chilam Balam de Chumayel: "En el 2 Eb hizo la primera escalera, para que Dios bajara en medio del cielo y en medio del agua", (\*).

Pero aún en esas galimatias se conserva una idea primordial del glifo. Este nunca se usa fuera de cómputos calendáricos. La única vez que no indica una fecha, ocurre en la última página del Códice Dresdense, en el diluvio cuando se acaba el mundo. La vieja diosa, coronada por una serpiente y con patas de tigre, está vaciando una olla de agua. En el chorro fatal aparece el glifo del Dios lep-kam o kam-lep, el destructor mortal, sin números, sino como indicio del diluvio mortal. En Kekchi lep'ok es "tirar con agua". (1).



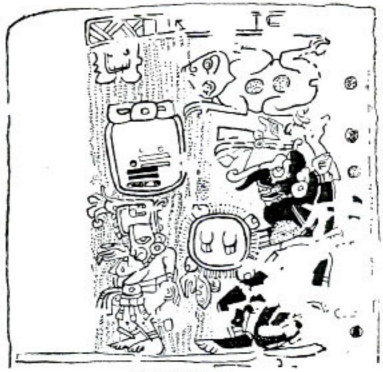
El Huasteco tiene lup: chorro de agua; Kekchi lepom "ola",

Mam lipam "ola, gota". Inak lep hab: "baja el chorro de agua" apunta el Kekchi; para el 23 de marzo. (").

Es posible que la relación con "escalera" es un juego de palabras esotérico porque en Quiché y otras lenguas "escalera" es kam, de manera que escalera se puede derivar de los dos elementos de nuestro glifo.

Los Aztecas consideraban ese dia como muy malo. Y así lo encontro Terner en la región Chuj. (°) En Yucatán al contrario el dia es muy provechoso y Schultze-Jena apunta ese mismo aspecto positivo para los Quichés, (°) Ferdinand Anders cree que se trata de una confusión por decadencia. (") Nosotros creemos en una bipolaridad de atributos divinos tratada profundamente por Mircea Eliade, (") Una bipolaridad que se refleja también en los vocabularios de las Altas Civilizaciones. Por primera vez se fijó en esa particularidad C. Abel (") y Sigmund Freud trató desde el punto de vista psicológico de este fenómeno. (") Una vez terminado con el Chol Kin vamos a ocuparnos de ese tema fascinante, en un anexo "Perspectivas".

- 1) Seler I p. 545.
- Véase foto 44 en Cordan: Tigerspur, Düsseldorf 1964.
- 3) Zimmermann: Cotoque No. 5,
- 4) Larsen 135.
- 5) Motul 551,
- 6) Chilam Balam de Chumayel, Versión Mediz Bolio p. 98.
- 7) Sedat 100, Según Wirsing "salpicar",
- 7a) William Gates: A Lanquin Calendar, The American Anthropologist, Vol. 34. No. 3.
- S) Franz Termer: Zur Ethnologie und Ethnographie des nördlichen Mittelemerika, Ibero, Amerikanisches Archiv IV, 3, Berlin 1930,
- Leonhard Schultze-Jena: La Vida y las Creencias de los Indigenas Quichés de Guatemala, Guatemala 1954.
- 10) Ferdinand Anders: Pantheon, p. 172,
- Mircea Eliade: Traité d' Histoire des Religions. Paris 1949.
- 12) C. Abel: Gegensinn der Urworte, 1884,
- 13) Sigmund Freud: Uber den Gegensinn der Urworte, En; Obras Completas. Tom, VIII, p. 214, London 1943,



Cod. Madr. XXXIII

El dios Negro Tzek derrama agua (tzuk) y desata un temporal. Los cascabeles del escudo, el signo doble del viento y el glifo lak colgante, dicen: tzakikal (tormenta). El sapo pek (Chol, Chorti, Dzotzil, Quiché) moja, lava (pok; el contrasentido es pek; asar, tostar) al joven dios del maiz. Este tiene forma hemafrodita con barriga preñada y pechos largos, Perfecto simolismo glifico. lingüistico, mitológico. 13



En todos los calendarios a excepción del Yucateco. Tzeital y Chuh el dia se llama AJ (caña). La apariencia del glifo es la separación de los nudos de una caña que los yucatecos interpretaron como 'ak, una gramínea (') que se usa para cubrir el techo de una casa (').

El día se llama ácatl en Azteca y quija en Zapoteco, lo que es caña en ambos casos. El glifo aparece en composición con Z, 1303 para formar el glifo 1306 a) en los códices e indica claramente una casa de caña con techo de hojas de palma. Este glifo se lee pat "casa" o en extensión ".emplo", (\*) En ixil pach es "rancho" y "casa" en Mam pache.



La raiz ben es sumamente estéril en las lenguas mayas. El Kekchi tiene "sobre, encima" (') y nos dicen los campesinos de Mayapán que para una milpa joven existe la palabra xak-béen que seria: hoja de caña.

La cosa cambia cuando uno piensa en el dios chiapaneco Benque según Núñez de la Vega tenía una gran piedra parada con su glifo cerca de Comitán, (°)

Hélas, ¿qué significa el nombre del Dios? El lingüista se acuerda que la consonante b es "tard'a" y fue antes p. Entonces si hay explicaciones.

Charles Wisdom nos cuenta de un dios Ih Pen de los Chorti que representa la tierra, el crecimiento y la fertilidad en lo general. Se le concibe directamente como "espiritu del maiz". Se le atribuye una esposa que es la diosa de los (rijoles (\*) Según Girard Ih Pen es el dios del Centro de la Tierra y su esposa representa el Ombligo de la Tierra. De ofrenda se vierte sangre de pavo a la diosa, mientras Ih Pen recibe chilate (chicha), pan, tortillas, cigarros y mucho incienso. (1)

Se dice de Ih Pen que es muy bellaco y persigue a los espiritus inferiores de la milpa y del monte que son de sexo femenino, Posiblemente se encuentra un reflejo de ese atributo en una palabra poco decente del Yucateco; pen "putañar". (').

Glificamente nos interesa la combinación Z, 1333-1316, presen-

tado por Zimmermann como afijo 42. Se trata de un titulo que se encuentra sobrepuesto a nombres de dioses y, en las estelas, sobrepuesto a los "glifos emblemas". El glifo doble fue definido como ah kich "el hermoso" en Yucateco, el "afortunado" o "respetable" o "verdadero" en Cakchiquel etc. (")

Asi pensábamos hasta que nos dimos cuenta del tremendo uso del morfema ben en Aguateco, Kekchi y Chol para la formación de participlos y gerundios. Proporcionándonos Pablo Wirsing la traducción "primero" para el Kekchi, y Pio Pérez "primero, guia" para el Mayatán, hemos vuelto a la interpretación kich-ben o ben-kich (el morfema se puede posfijar o prefijar en las lenguas mencionadas) con la traducción libre de "brillante caudillo".

Creemos que el giifo representa la caña de maiz 'Aj ('Ak) cuyo dios es Ih Pen,

- 11 Roys: Ethno-Botany p. 213,
- 2) Seier I, p. 485.
- 3) Cordan: Clave p. 53.
- 4) Sedat 32.
- 5) Th, I p. 82; véase también Becerra op. cit. p. 138.
- 6) Anders op, cit, p. 302
- 7) Girard 1962 p. 197 s.
- 31 Motul 794.
- 9> Cordan: Clave p. 33,

El glifo del 14o dia no ofrece dificultades. Se llama en todos los calendarios mayas hix o 'lx. Los aztecas tienen el jaguar oceloti y los zapotecos péche-táo; animal feroz (')

Que se trata del tigre que nos confirman los mismos escribientes del Códice Dresdense en la página XLIV b, rellenando el glifo abstracto con la cara de un tigre:

Hix no se conoce en Yucatán como palabra para tigre, pero si en varias lenguas de Guatemala, El Kekchi conserva el titulo completo sak balam hix (1) que podemos traducir como "el astuto peludo que se esconde" (bal: esconder).



En dos trabajos anteriores A. Barrera Vásquez ha mostrado que la raiz 'ix significa toda cosa que cubre. (') Del Maremagnum Pokomchi de Dionisio de Zúñiga sacó él la palabra "'ih" que significa: pellejo, lana, pelo de animal. En Kekchi hix es a la vez pluma o tigre. El Cakchiquel tiene el verbo pix para "coser plumas, hacer adornos de plumas" (') y Zúñiga tiene kixhe para las plumas cortas del ave quetzal. (') Varela tiene además el vocablo pix en el mismo sentido.

Nos recordamos del primer signo Imix con su elemento 'ix: pelo, barba etc. Posiblemente los dos glifos Imix y Hix nos permitan formar una idea de la construcción de las lenguas mayas.

Suponemos que existe una palabra "ix (con saltillo, attaque dure en Francés, Kehlverschlusslaut en Alemán, glottal stop en Inglés) que significa "cubrir" en lo general, Para especificar se antepuso una consonante k o p o b (aspirada). La mecha en la frente del tigre hix es claramente el signo que Landa define como "ma" y que tiene en todas las combinaciones el valor "m". En unas combinaciones expresa la idea de plumas chicas, de plumón, Buscando la relación realista de ese signo piensa uno en las pelotas plumadas de la semilla del algodón, Algodón es en todas las lenguas mayas mix o mox (la planta o el árbol tiene otros nombres diferentes). Nos contentamos para la confirmación con la palabra corriente en Mam para "tela de algodón": mix nok.

Si nuestra deducción es correcta, entonces se llamó el animal peludo mix. El tigre es un gato grande y gato es en todas las lenguas, aún en los no-relacionados con el Maya como el zapoteco mix. Gato es en Popoluca mixtun (') y Totonaco (') mitzi. Una polémica del Dr. Thompson contra unos lingüistas americanos, pretendiendo que el vocablo mitz, que se encuentra en forma dialéctica en Francés, Alemán e Italiano, sea una importación europea es sin fundamento. Más bien se trata de una palabra "adámica" para pelos densos y finos y cosas. No puede ser coincidencia que en Chino la raiz mi' indica "denso, fino, barrer y algodón (') En Maya miz o mex es también "barrer". R. Roys estima: "miz can mean either to sweep, or a cat. The former is a genuine Maya stem, and the latter, a word borrowed from Nahuatl sources, probably during the Toltec occupation of Yucatan". (') Los Toltecas impusieron muchos vocablos como tepal reinar, no hubo necesidad de introducir un vocablo arquetipico, También los Huastecos dicen mitsu para gato.

En el Códice Dresdense XXVI un oposum ('ueh) lieva a espaldas en su red de carga (patan) un tigre. Se trata de una de las cuatro escenas del cambio del año. Fué explicado el sentido mitológico del diseño, aparte de su significado astronómico-astrológico. Se trata de uno de los Gemelos divinos, organizadores del mundo, que se llama en



el Popol Vuh 'Ixbalanké ("). Su glifo en el códice se escribe así: (véase al lado) y se lee: zak chum hix. Una posible traducción es: "el tigre del verdadero principio" o "el tigre primordial". (Véase Motul 319 para chum).

Habiéndonos ahorrado el maestro Barrera Vásquez penosas excavaciones lingüísticas respecto a hix, vamos a considerar ahora un glifo no-calendárico pero relacionado con el tigre. Se trata del glifo Z. 1356, Th. 609.



0.1

Dice Thompson con razón que se trata de una piel de tigre, En su ejemplo a) se nota el signo Z. 1316 que leemos kix o kich, Seler ya relacionó el glifo con el sol (kix en Mam) y sabemos que en la mitología mundial el tigre o jaguar fue relacionado con el sol y que solamente con el fin del matriarcado y con los cambios olímpicos correspondientes el tigre masculino se convierte en hembra, en la luna y esposa del señor sol, El mismo Popol Vuh nos relata esta metamorfosis de Ixbalanké en luna, mujer y esposa de su hermano Hun Ah Pu. El glifo de la piel tiene pues la indicación kix: el peludo, Cual seria la palabra para todo el glifo? En su forma 609 b es un tambor

y también las formas de los códices se parecen a tambores. Desgraciadamente los vocablos para tambor no encajan en las combinaciones. Peor es el caso con "piel". Las lenggas mayas distinguen con precisión entre piel del hombre y piel de un animal. Uno piensa que "piel" o "cuero" debía ser una de las palabras "adámicas" por su importancia para los primeros grupos de cazadores. No es así y no podemos explicar esa disyuntiva. Cada lengua tiene su propio vocabio. Un grupo de Guatemala tiene la raiz tzum; el Quiché tiene chop; el Chol puchik; el Pokoman 'ij y el Yucateco kéwel. Nos hemos decidido para el vocablo en Dzotzil-Tzeltal nukul por varias razones. El glifo tiene a veces infijado los elementos Z. 7 "pek": movimiento, pero también ruido. En Yucatán hay la palabra nuk para "ruido". Pero sobre todo: el glifo se usa únicamente como glifo atributivo del dios viejo, N de Schellhas, G 2 de Zimmermann. Viejo en Maya es nuk. Se trata del dios del año "amarrado" o "cumplido": chuk, espresado por un nudo doble que se dice chuk. Por esa razón tiene antepuesto la cifra 5 de los cinco dias xma kaba kin que gobierna él, y el nudo está puesto sobre el signo ku': orden o ciclo. En Dresden XXI c el viejo se presenta en una escena amorosa con una diosa y sus dos



titulos dicen: 5 chuk ku' ben kich nuk: Cinco Tiempo cumplido, Glorioso Viejo. Probablemente hay aqui un juego de palabras, porque ah tzuk es "El fornicador". (") En Belize hay los nukil ninikob: los dioses poderosos. (").

La palabra nukul en Dzotzil es pariente del Zoque naka' y posiblemente de 'ak en Popoluca (nak?). Brasseur de Bourbourg tiene en su gramática del Quiché el verbo; nuk "componer" y nukul "fomentador, ordenador". Componer y ordenar el año, proteger durante los cinco días nefastos son las funciones del viejo, cuyo nombre de pila es: Mam: El Abuelo.

<sup>1)</sup> Seler I, 545.

<sup>2)</sup> Sedat, 264.

A. Barrera Vásquez: Algunos datos acerca del Arte Plumaria entre los Mayas. Mérida 1939 y: Sobre la significación de algunos nombres de signos del

Calendario Maya, En: Los Mayas Antiguos, México, s. a.

- 4) Saēnz 311,
- Dionisio de Zúñiga: Maremagnum Pokomehi. Ms. Universidad de Penneylvanie, f, 368r.
- 6) Aschmann 109.
- 7) Clark 101.
- Werner Rüdenberg: Chinosisch-Deutsches Wörterbuch, Hamburg 1963, No. 3856, 3827, 3876.
- 91 Ralph L. Roys, The Mayn Ethno-Botany, New Orleans 1931, p. 265,
- 10) Cordan: Introducción, p. 36,
- 11) Solis A. 294.

15



Día 15, Se llama en todos los calendarios mayas tzikin, lo que es "pájaro", con la única excepción de Yucatán donde se dice MEN. El calendario zapoteca tiene maa "madre". En ese caso cremos que Yucatán nos conserva la forma más antigua. El calendario azteca tiene cuauhtii "águila".

La forma del glifo reproducida arriba aparece únicamente en los códices. Las formas de las estelas son muy variables; en Palenque hay una forma que parece la cabeza del mono del norte, batz; en Tikal una que parece un loro (T, I, fig. 9; 42, 37),

Seler ve en el glifo del códice una cara anciana (') y Thompson está de acuerdo con él, declarando el glifo como simbolo de la vieja diosa lunar, conectada en las mitologías con la tierra, la fertilidad, el parto y el arte de tejer. (') En múltiples escenas de los códices vemos a una diosa vieja en la acción de hilar y tejer, y una vez como comadre en una escena de bautismo. (') En una escena de preparación de hilos para tejer en Madr. CII la vieja diosa lleva el glifo personal en esta forma: (véase al lado). Se compone de la cara de una anciana: xnuk, del glifo para la planta que produce el henequén chel, y nuestro glifo que vamos a atribuir tentativamente el valor fonético de M: ixnuk chelem "la vieja tejedora".

Solamente el Dzotzil conserva todavia la antigua palabra para tejedora: jelém, Quiché y Cakchiquel ya tienen la forma sandhi de kem para "tejer". En Yucateco "tejer" es hoy zakal, claro juego de palabras con el hilo blanco, zak, del maguey. El mismo juego se hace con la planta misma: en los pueblos de Yucatán los campesinos llaman a una persona de tez clara que se queda entre ellos, amistosamente chel "blanco". Para tela existe la palabra u chel zakal. (').

Los Lacandones conocen a una diosa lunar que en su función de partera se llama Ix Chel. (\*) En Yucatán Ix Chel es la esposa de Itzamná. Una sinópsis de sus funciones de partera, diosa luna, causante de diluvios con sus ramificaciones mitológicas dá Anders. (\*) En los códices se ve claramente un aspecto peligroso de la vieja diosa, que es la tigresa lunar de mitologías más remotas y que vamos a tratar más adelante. Thompson considera un glifo atributivo de aquella decididamente como mal augurio. (\*).



Este complejo estamos leyendo tentativamente tzotzok o tzotzak men: él o la que está acabando con algo, del verbo tzotz "acabar" en Quiché, dzotzok en Dzotzil y men "hacer" en Yucateco, mientras el Pokomchi conserva la forma antigua "man para "hacer", ("),

El glifo "men" se escribe a veces con el infijo de la máscara lak y Thompson como Zimmermann le dan en esta forma números diferentes: Th. II. 612; Z. 731 a. La razón es que el segundo glifo nunca se usa en un sentido sentido calendárico pero si sin distinción para la dio.a. La lectura no olrece dificultades porque tenemos la planta chel, la máscara lak y el elemento de ganchos, antenas, plumas que ya conocemos desde imix y que es parte importante para escribir el mes Mak. Se obtiene otra vez che'-l-m.

En esta forma el glifo es uno de los ejemplos de Landa y ahora entendemos por qué el clérigo le atribuyó el valor fonético de L.

Si lo leemos silábicamente lem —entonces tenemos el viejo vocablo para "respiendor, brillo" etc. y el homófono lem que significa p. ej, en el Huasteco "extendido, ala" y concretamente "mariposa", el insecto aludo, (") nos explica por un juego de palabras los conceptos de pájaro en los culendarios guatemaltecos y aztecas.

Pero a nosotros interesa ahora la función de la vieja tejedora como diosa de la luna. Los Lacandones dicen para luna mim que nos parece un vocablo sumamente arcaico, porque luna en Chino es ming. derivado del verbo ming "brillar, alumbrar, aclarar". ("). Posiblemente tenemos aquí un caso extremo de supervivencia de "protopalabras", a su vez asociado con el vocablo mem "madre".

Un colaborador principal de Cordan, el indio Dzotzii Manue: Caralampio Pérez, dice que el superfijo debe leerse por sus tre; elementos: tzo-tzi-k, lo que es "fuerte", poderoso" en Dzotzil. En el glifo portador ve él, la cara de una anciana me'el en Dzotzil. lo que es también el verbo mel "hacer" en Chol. El total debe leerse pues: tzotzik mel "poderoso hacedor", que parece una magnifica interpretación.

Por otra parte: leyendo el glifo de la anciana en la secuencia: chel-m-l, se obtiene otra vez "la anciana tejedora". El signo del 15o. día es el simbolo o la cara de la vieja diosa de la luna y tiene el valor fonético de m o m-m y en su variante el de l o lem o mel.

- 1) Seler I p. 489.
- 2) Th. I 83,
- 3) Véase Cordan: Introducción: p. 62 ss.
- 4) Solis A, p. 541,
- Alfred M, Tozzer: A Comparative Study of the Mayas and the Lacandones. New York — London 1907, p. 95.
- 6) Anders op. cit. p. 310 s.
- 7) Th. II p. 236.
- 3) Mayers p. 38.
- 9) Larsen p. 41.
- 10) Rüdenberg No. 3898,

La vieja tejedora zak xnuk ha cardado o desmontado el algodón; pidz-bil sak, o ha "preparado algodón cardado y en copo para hi;ar" (Pio Pérez 281) y ha formado "su madeja de hilo" (Motul 317): uchuch'ak,

El glico atributivo 'ox xuian "muy provechoso", se puede entenderse también como sigue: 'ux "el acto de bajar frutas con abundancia" (P. Pérez 384), xulun: sin limites = abundancia sin limites.

Tratándose de la abuela -genetrix piensa uno de los homoifono dzu', dzulum: "centro de la tierra" (P. P. 436); acompañando el



Cod, Madr. CHe.

glifo a Itzamná y yum Kanil se ofrece xul "pene" y el verbo derivado; o, aplicando el Kekchi, sencillamente "bondadoso" ('us) hechicero"?

Todas las raices aplicables indican: fertilidad, abundancia,

Día 16. Se trata de un glifo para "dulce, miel". Su forma expresa la idea de una gota que se desliza. Kipil: deslizarse. (1).

El nombre chabin para este dia en Tzeltal-Dzotzii, Chuh y Jacalteco significa "miel" y debe anotarse, por lo menos en Dzotzii como chabil. Chab "abeja" en Chuj; Ahmak en los calendarios guatemaltecos significa

"insecto". Avispa es en el Popol Vuh zital.

En Huasteco tiene para miel tziim y para dulce tziik, (') En Chol se dice chiib para dulce,

Todo eso se deriva de la planta para confeccionar bebidas dulces, el maguey \*ki', como ya apuntó Seler. (') También la chicha de Chiapas y Guatemala, hecha de masa de maiz fermentado con panela de caña viene de la raíz \*ki'.

Todo seria muy fácil sin el hecho de que el mismo signo en los códices es claramente el rizo o mechón de pelo de las diosas, usado como infijo y prefijo. Ese mechón lo hemos definido ya varias veces como kix. Lingüísticamente y para la lecutra fonética hay pues poco problema, pero cómo se explica esotéricamente la ecuación rizo: gota de miel?

La contestación se encuentra en la página 54 del Códice Rios Vaticano en una figura humana astrológica de procedencia azteca, aunque poscolombiana, mostrando la correlación de las partes del cuerpo con los veinte signos del calendario azteca. En ese dibujo simbólico apunta el signo atl "agua" al pelo largo de la figura, Dejándose crecer el pelo largo hasta los hombros, como lo hacen los Lacandones, se ofreció no solamente lingüísticamente sino también simbólicamente la ecuación entre el pelo que les chorreó y la gota que se desliza. Werner Wolff publica la figura mágica en un reciente libero. (') En 1938 el Señor Wolff causó algún estupor en el mundo científico por un ensayo bastante malogrado de desciframiento de los glifos mayas. Ahora vuelve al tema, tratando de los glifos del Chol Kin con resultados poco convincentes que digamos. Pero aporta en su libro cantidad de material comparativo muy interesante.

Ahora entendemos la ecuación glífica entre el glifo de la diosa

## y el cántaro con "ki o chicha:





La palabra zapoteca para este dia es lóo o guillo de difícil explicación. Los Aztecas dibujaron un buitre eozeacuauhtii y asi llamaron al dia.

Seler piensa en una relación entre el buitre, simbolo de la vejez, y el pulque cuyo consumo era permitido solamente a los ancianos. Y piensa en una interpretación del nombre zapoteca como "raiz", tratándose tal vez de una planta que sirvió para fermentar la bebida (¹) como los Lacandones usan la corteza del árbol balché para fermentar su bebida del mismo nombre. Nos contentamos con la referencia a la opinión de Seler.

Para Kip tiene el Motul la traducción "resbaloso".

Fonéticamente el glifo tiene el valor de ki'.

- 1) Solis A. 211.
- 2) Larsen 166.
- 3) Seler I p. 491.
- 4) Werner Wolff: El Mundo Simbólico de Mayas y Aztecas, México 1963 p. 57.
- 5) Seler I p. 547,

Llamado por Landa KABAN. El glifo consta de dos signos interiores: el anteriormente dado KIX (mecha de pelo) que indica ser femenino y un pequeño circulo con puntos que en este caso indican movimiento y tiene el valor PEK, ejemplo PEK-KAT el cielo se mueve (¹).

PEK quiere decir también hacer ruido, llover, y en los códices aparece triplicado representando una tormenta: (mucho ruido, gran lluvia).

Como los sacerdotes mayas ponían en sus glifos solamente las consonantes de las palabras procurando hacer con ellas los más hermosos juegos de palabras, este glifo nos enseña las letras **K-P**.

Puede interpretarse como KAP: tierra pero el problema es más profundo,

A la lectura fonética procedió la lectura silábica, Tenemos que explicar el complejo ki' - pek.

El nombre Chik para este día en Dzotzil-Tzeltal no significa "sacudir" como piensa Seler sino "quemar" ("sacudir" p. ej. un árbol es chichan, lo que nos da una interpretación suplementaria para la serpiente que sacude el cielo y la tierra Chijchan). El vocablo dzotzil nos recuerda kix para "sol" en Mam, kich "fuego para calentarse" y anafe en Yucateco, kithim "calientito" en Huasteco (') y kix "calentar fuego" en Kekchi. (').

Pek es, aparte de moverse, hacer ruido, también "cueva" (') y pak es "abajo" (') Kix-pak es pues "fuego abajo" y kix-pek "cueva de fuego".

Ahora entendemos por qué el día en el calendario Chuh se llama kix kab lo que es mecha de la diosa de la tierra pero también significa "terremoto". Para Santa Eulalia anota Oliver la Farge "terremoto" para este dia (") y el Conde de Charencey tiene en su lista del
Quiché para cab "terrain volcanique" ("). Estamos en la tierra de
los volcanes, de las cuevas de fuego, de Guatemala y entre 15° y 14°
de latitud, la región donde se concibió el calendario. El Kekchi tiene la palabra kix-bak para "eructar" ("). En Yucatán no hay terremotos, pero en un vocablo se refleja todavia la lejana procedencia de
los Yucatecos de los Cuchumatanes, Para "bracear, gesticular" se dice
pek (-zah) kab. (").

En Quiché por fin pek significa "bambalear, derramar líquido" ("), dos actitudes de los volcanes, que además tienen su semidios Kabrakan en el Popol Vuh, cuyo nombre significa a la vez "el de las dos piernas" y "terremoto".

El dia se llama en Oaxaca xoo que es "movimiento" (") y ollin

en azteca en el mismo sentido,

Seler elaboró pues con gran claridad los dos conceptos del glifo: la mecha de la diosa de la tierra y la actitud de la diosa que se mueve en su cueva y causa terremotos. La lingüística apoya enteramente los argumentos de Seler.

La palabra Noj que se usa en los calendarios Quiché-Cakchiquel-Ixil significa "fuerte, poderoso" y también "lleno, henchido" que po-

dia referirse a los volcanes, "llenos de fuego poderoso".

El glifo es un buen ejemplo de nuestra teoria de dos lecturas: silábica la primera kix pek, fonética la posterior kap.



En los códices la lectura es kap, que a su vez se vuelve la consonante K p. ej. en la combinación hachatierra: chak-kab que se le chak: cortar.

- 1) Cordan: Clave p. 16.
- Larsen 61.
- Sedat 75.
- Saënz 307.
- Larsen 54.
- 6) cf. Th. I p. 86.
- cf. Seler I p. 548.
- 8) Sedat 212.
- Solis A, 98.
- Hermann Prowe: Gramática y Diccionario de la Lengua Quiché. Ms. Chocolá 1962.
- Seler I p. 548.

18

Tiene la apariencia este glifo de una piedra de pedernal cortada. Etz'nab quiere decir, punta de lanza, o mejor dicho: firme en la lanza (Motul 342).



Como en los códices esta palabra tiene uso monosilábico, la interpretación dada es un poco bastarda,

Por comprobaciones ya realizadas, el glifo represento a tok que quiere decir: cuchillo de obsidiana, sangrar, herir, cortar, etc. Tok es una raiz antiquisima y según estudios de Juan Hasler (') esta raiz pertenece a la lengua de las cavernas, pudiéndose hallar en la mayor parte de las lenguas modernas: toc, tocar, toucher, to touch, etc. Curioso caso "adámico": tok en Ixil es tocar en castellano.

La comprobación nos la da zae-tok: obsidiana blanca o cuchillo blanco; el cuchillo de sacrificio del Popol Vuh. En la gran representación del Chol Kin en el Cód, Madr. XLI-XLII se ve un sacrificio humano. El cuchillo que abre el pecho de la victima está escrito en



forma fonética: se nota, con otros adornos el glifo para blanco zak: Del nombre tikax que usan los calendarios Ixil, Quiché y Pokomchi dice el padre Ximénez que significa "obsidiana" (1) Chinax del Dzotzil, Tzeltal, Jacalteco y Chuh significa "piedra" (1).

El dia zapoteco gopa: frio, no encaja. Pero el calendario azteca tiene tecpatl: piedra de fuego. En Izamal hubo un culto al dios Hun Pik Tok; ocho mil cuchillos de pedernal.

El glifo se usa en muchas combinaciones. Su valor es: Tok.

Tok es en Quiché "lanza". El Señor de la Aurora —uno de sus titulos es xul— está hiriendo en Dr. XLVII C al perro celeste tzul con su palo con punta de obsidiana xulte-tok. Además hay un dios bolon xulté "poderoso lancero".



xulte tok



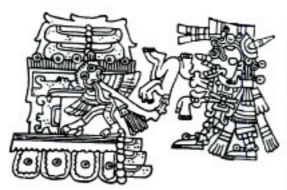
bulen Xulte



Juan Hasler: Le Toki, une issoglosse mondiale. Actas del XXXV Congreso Internacional de americanistas, México 1962.

Segûn Seler I, 495.

Beccrra, op. cit. 117.



Codex Borgia, Lámina 52.

Seler explica el sentido astronómico de ésta escena y dice que se trata de Mictantecutli ante el templo del Sur. Para nosotros no cabe duda que, aparte del funcionalismo astronómico-astrológico, haya aqui la presencia de un concepto mitológico, conservado en el Popoi Vuh.

La escena nos pinta la historia como el murciélago de la muerte, Kamal-dzotz, corta para gran alegría de hun kamé, la cabeza de Hunahpu en el cuarto de los murciélagos de Xibalbá.

La sustitución del murciélago por el tecolote en el concepto mexicano se explica por un juego de palabras, posible únicamente en Mayatán, siendo dzodz homoifono de xoch: "Lechuza" (Saënz 428; Motul 925); en Huasteco thut-tsux (Larsen 160, 168). Un malentendido igual al caso kam: "iguana preñada" y kan: "grano de maiz"—inimitable en lengua náhua pero mecánicamente incorporado en el mundo mitológico mexicano,

Contando con los elementos interiores pasamos a la interpretación glifica. Tenemos tres signos:



Los dientes están rodeados de puntos para hacerlos sobresalir,

Los dientes están rodeados de puntos

Los dientes son **KEK** (\*), Por la acentuación del sonido K-K demos a la representación este valor, quizá indique los dientes de un animal celeste, El mismo elemento forma parte del glifo **mak**.

Los palos cruzados son el símbolo del sol, cielo, arriba o fuego son KAT, palos cruzados,

Las gotas de agua que se desprenden de las nubes son HA.

En yucateco CAUAC es lluvia con rayos, en Pokomchi tempestad es coj-jok (\*), en Dzotzil se palatiliza el sonido y da CHAU-AK.

El Pokomchi tiene significado descriptivo ya que KA-HO-UK es: fuego-agua-viento.

Otro glifo quita el agua y solo asienta KEK y KAT lo que nos da el par de consonantes K-K. En Yucateco KUK es poner en orden, ordenar, medida, ciclo, y en Quiché la misma palabra KUK es el orden de las cosas, (°) El glifo representa a la vez la tormenta de las lluvias, la ordenación y el portador del tiempo.



El Cakchiquel conserva aún la idea original de glifo, en el vocablo kuwa': fuente de buena agua, (Saënz 239).

La relación entre temporal y dioses lluviosos está obvia en los códices por la misma pictografía.

Seler fija la atención en el hecho de que el signo a veces sirve de asiento a los dioses. Sentarse es en Yucateco kul-, en Quiché kubulej, en Dzotzii (sentarse en cuclillas) kuj, lo mismo que en Kekchi es chunubank o chokobank y tsün en Popoluca (\*).

El glifo con el valor **ku**' significa pues, asiento de los dioses o del tiempo. Se descubrió que el glifo debe tener la doble interpretación de "asiento" y "lapso" especialmente como "fin de ciclo o del año".

El glifo sirve para "asiento" de los meses Keh, Zak, Chen y Yax, y es elemento importante del glifo para el viejo dios del fin del

año: El nudo doble es en Yucatán una palabra corriente; Chuk. La palabra significa, como hemos mostrado en otra oportunidad; el año amarrado, cerrado.

En el Cód, Dresdense XXI c) nuestro dios 5 Chuk está enredado en un acto lascivo con una diosa. Aqui hay sin duda un juego de palabras: ah tzuk es "el fornicador". (\*).

No podemos presentar para el fonema kuk o ku' en nuestro material lexicográfico una directa traducción en el sentido de "tiempo" o "ciclo". Hay solamente indicios, El Cakchiquel conoce el sustantivo y el verbo ku' que dice "orden, poner cada cosa en su sitio". (') El Yucateco tiene la medida de un codo kuk. (') La mejor interpretación da tal vez el verbo kuke' del Cakchiquel que significa, en el tipico doble sentido de las palabras mayas, "sentarse" y "empezar". Como el glifo se usa con preferencia para "fin del año" entra también el verbo kuxüxi "acabar" del Popoluca. ('). En Kekchi kutankil es: dia. tiempo, lapso, porvenir; y ajiabal kutan: calendárico. (Wirsing).

Un altar del fin del año encontramos p. ej. en Madr. XIV-XV, una escena repetidamente tratada por Cordan. (\*) No lejos de nuestra universidad, en Mayapán, podemos ver, en frente de la pirámide un alto altar del fin del año, o del Chol kin, en exactamente la misma forma del Códice de Madrid.

En escenas de prognósticos astrológicos se usa una combinación de nuestro glifo con Z. 1363, un glifo que Seler leyó ya desde hace 80 años como kueh" carga (así en Yucateco, Chol, Dzotzil).

Tenemos kuch kuk: "carga la carga del año puesto en orden". En Totonaco se dice kuka'y "él lo carga". (")

Recordándonos el significado principal del glifo como temporal con rayos, queremos apuntar también la palabra popoluca kukíjan "brillar". (")





Eso nos lleva a una última combinación: (Véase al lado). Hemos seguido a esta expresión glífica tras el Códice Dresdense, encontrándola invariablemente relacionada con fuego, los dioses de la tempestad y con el Perro Celeste-Relámpago con las antorchas simbólicas

en sus manos-patas. Leemos este glifo de una manera fonética como yak-kut, traduciéndolo: "lanzador de rayos", sin entrar aqui en excavaciones lingüísticas, porque las raices correspondientes se encuentran con relativa facilidad en el material lingüístico a la mano. Yae para "fuego del rayo" se encuentra en el opus del Fray Francisco Varela. (\*).

Todo el mundo, hasta el Dr. Thompson está de acuerdo con el valor fonético ku' de nuestro glifo,

Pero como la escuela anglo-sajona niega el carácter fonético de los glifos, el sabio inglés se toma la libertad de bautizar el fonema ku' también con un segundo nombre: haab: año y así lee él una combinación que se ve al lado: Kintun haab "sequía", en Anglo-Maya.

En el arcaico Chuj ku' es "dia, fiesta" (") y la palabra se conservó en Yucatán: Kin ku': "dia de fiesta y hacer celebrar la fiesta". (").



Eso se d'buja y se escribe en las famosas escenas de cambio del año Cód. Dr. XXVI, El glifo combinado se lee kin ku tun: fiesta del año.

- Ke' en Mam y Pokoman, koh en Lacandón y Yucateco. Kaufman 1964 tiene \*ka para "muela" No. 200 b.
- Teletor 174.
- Saënz 229,
   Clark 69.
- Clark 69.
   Solis A. 295.
- Saënz 229.
- 7) Motul 203.
- 8) Clark 79.
- Cordan: Introducción p. 79 s.
- 10) Aschmann 74.
- 11) Clark 88,
- Francisco Varela: Vocabulario Kakchikel, MS, 1620. Microfilm de la Universidad de Yucatán.
- 13) Segunda cartilla de San Sebastián Costan, Guatemala 1962, p. 109.
- 14) Motul 516,



El origen del maiz en una escultura de Copán. De la cueva del viejo
dios Mam sale la caña del maiz en
forma de una sierpe. De dos bocas
de serpientes sale el simbolo del origen. El joven dios tiene el tocado de
la mazorca ya formada: nal, Aparecen también en forma pictográfica,
los glifos del elote tierno, envuelto en
hojas: 'aan (yan) y el simbolo de la
vida misma: yik.

El concepto básico de la religión maya se presenta, por el arte de un escultor de Copán, en una sola escena de alto valor estético. 20

Llamado en yucateco AHAU. Pero algunos opinan que este glifo no es señor sino que es una máscara realistica, En los calendarios Ixil-Quiché-Pokomchi lo llaman HUN AH PU, el cerbatanero, como se puede ver en el tubo que tiene en la boca. Presenta la forma característica del que va a tomar la cerbatana, tenemos que PU' es cerbatana y por extensión también cazar. (1).

AJ es el prefijo indicador de señor, oficio de hombre, artículo masculino en todas las lenguas mayas,

LAJ es en Kekchi, dueño, amo, señor (1). Pero puede ser que la forma antigua sea LAK, como en yucateco se dice LAK por compañero-amigo y sus homófonos idolo, máscara. (1).

Con los elementos que tiene el glifo podemos decir que se llama "LAK por la máscara del dueño de la cerbatana, el héroe del Popol Vuh.

Todavia se conserva en algunas lenguas la idea del glifo y dicen por este dia AJ-PU, presentando la idea de la cerbatana.

En todas las lenguas LAK-KIN es Este y también puede ser: levantarse o en Cakchiquel, morar: lak. Se puede ver que lak aparece con la boca arriba, una expresión maya para muerto; levantándose el sol, está casi muerto ya que los señores de la noche se han comido su carne y bebido su sangre. LAK-KIN es el señor de la máscara, el sol que se levanta,





LAK-KIN-YIL el señor que se levanta, YIL en Chontal es volar ('). JIL es cola, ala, cabo de hilo extenderse en Kekchi y otras lenguas. LAKIN YIL: el señor levantado, El del Este, Dzotzil: likan' "levantarse". El glifo que se usa en muchas combinaciones y como infijo debe leerse lak. Solamente asi se llega, y

a veces fácilmente, a lecturas inteligibles, Con "ahau" se estancó todo, ni el glifo "Este" se explicó.

Pero hay que ver por qué le decian 'AHAU a un gran Señor. AU es en muchísimas lenguas, campo, sembrado, la milpa, (1).

LAK-AU sería el dueño de la milpa, el que tenia la milpa más grande.

Pero que haya un diptongo en la lengua maya puede decirse que sea una palabra arcaica, palabra PRE-GLACIAL, ya que se encuentra en numerosas lenguas no mayas. En alemán hay AUE que es campo verde, prado. Se podría construir una impresionante cadena de "issogiosses" que va desde la cuna de los Mayas, los Cuchumatanes, via Asia hasta el trovador alemán Hartmann von der Aue, id est: el hombre recio del campo: ah au!

Parece eso una broma mal emplazada en un trabajo serio y en efecto la Sociedad Lingüística de París dictó apenas hace medio siglo una disposición por la cual quedaba excluida de sus reuniones y publicaciones cualquier monografia sobre el tema, por considerárselas no cientificas y probablemente s'mple charlataneria. Sin embargo, precedidos por Sapir en Chicago, investigadores como Swadesh y Hasler y todo un grupo de lingüistas de Europa están buscando hoy por issoglosses o cognadas una lengua pre-glacial, aunque los colegas del Este desdeñan la palabra "adâmica" como reaccionaria, Pero la investigación está en marcha. Hasta la revista LIFE en Español se arriesga en un largo articulo de Lincoln Barnett: Los Origenes del Lenguaje (Vol. 24, No. 13/14) a comprometerse, adelantándose a la publicación del libro The Treasure of Our Tongue del mismo autor en Nueva York y Londres 1935. Barnett se muestra cauteloso respecto a una "Ursprache" (Lengua primordial) pero sus análisis apoyan la teoria. El tesoro secreto de los investigadores heterodoxos es la obra "Embriogenia del Lenguaje" por Julio Cejador y Frauca, en 2 Tomos, Madrid 1904, una obra que acumula una cantidad increible de issogiosses". El estudieso Don Julio gastó su fortuna con sus investigaciones y la familia lo metió en un manicomio.

La significación "sagrado" que tiene lakaj en Cakchiquel nos induce a considerar una posible variante. Thompson nos muestra un glifo compuesto que se encuentra únicamente en Copán, Quiriguá, Tikal y Yaxchilán:



Se trata obviamente de un complejo ritual, tal vez de un sacrificio. ¿Cómo interpretarlo? Fué demostrado que con el signo "ahau" se
hacen por circulos lineas, puntos, algunas variantes que expresan
kotz (fatigado), pay (serio) y bil (despertado). (") En nuestro glifomáscara se nota la boca abierta descubriendo los dientes. Charencey

nos da la forma lobe" "etre la bouche ouverte" del verbo lobih "faire ouvrir la bouche", ('), Estamos ante un idolo con la boca abierta? Dice Thompson que el glifo de la máscara en Copán va acompañado por el sufijo Th. II, 23; Z. 79 que es —al. El Jacalteco tiene para idolo txah lobal. (\*) Lab es en Quiché "agüero, sueño" (\*) en Cakchiquel "agüero, adivinación" y labaj "echar las suertes", (") En los altos de Chiapas lab es el náhual (") y en Huasteco "sabiduria, bendición". (") Se trata de un vocablo ritual común y muy antiguo, Kaufman cae en la trampa de la interpretación negativa por parte de los frailes cuando dicta la palabra "lab como "espiritu malo". (") Espiritu malo e: puk (Véase al lado) (") ("). El glifo del idolo lab con los manojos de madera puede significar un sacrificio igneo, pero la cosa se complica por el hecho de que labal s'gnifica también "guerra y enemigo" (véase Brasseur, Charencey y Saënz). ¿Es que se sacrifica a un guerrero capturado, en un juego múltiple de palabras? No podemos decirlo porque Thompson no da el contexto.

El glifo de la cara lak aparece varias veces en Chichén Itzá en fórmulas de sacrificios y reduplicado. No hay necesidad de leer lak-lak, porque el Pokomchi tiene laklik para "par", (") En Kekchi basta el simple lak para "doble", (") Sin duda se sacrificó en Chichén Itzá un par de cautivos.

La interpretación correcta de las inscripciones de Chichén Itzá ya revela muchas cosas inesperadas. Esta vez se cerró nuestro ciclo de trabajo, nuestro chol k'n, con el glifo y el nombre de su patrón, el Cazador Primordial, en la lengua de antaño: TUM LAK PUB,

La raiz tu' es un claro concepto pre-glacial. To' en Chino es "medir, calcular" y con tu' se forman los sustantivos "medida, regla, ley" y "una vez". (") El Popoluca tiene tu'k para "uno" (") y el Totonaco tum (") En las lenguas indo-europeas se perdió, igual como en lenguas mayas, la T, quedando unus (Latino), eins (Alemán) etc. de manera que el hun de los mayas es la misma cosa que el "un" de los españoles.

Del lah-au "dueño de la siembra" (") y el campo de siembra au en el grupo Mam-Kel:chi ya hemos hablado, también del elote 'ann (Chorti), ahan (Dzotzil-Huasteco). Añadimos solamente la palabra sánscrito para "comida, alimento: ahar. (").

La raiz pul' del cerbatanero es muy interesante también. El material del cual se hace la cerbatana, la caña, el junco es en Chino p'u. (") Y con la pronunciación po' se hacen aparatos de bam-bu (pan-pu: caña grande) (").

Por eso la cerbatana se dice en Quiché pub (") y "cazar" es en Yucateco puh. (") El verbo pulzeh kak" "soplar fuego" (") nos revela otra raíz, relacionada con la cerbatana: soplar. El Chino tiene más bien "esparcir", relacionado con agua y viento para pu'. (") En el Cakchiquel hay pukij "esparcir, derramar, sembrar al voleo" (") en Dzoztil se dice para "soplar" bu'ch. Phu'sao (Griego) y pu'ste (Alemán) es: "yo soplo".

El cazador de la cerbatana, el soplador, está hiriendo con su arma. De ahi se derivan los verbos en hul para "picar, perforar, hacer dolor" en Yucateco, Chol, Dzotzil etc. Los Lacandones que ya no usan cerbatanas desde tiempo dicen para flecha hul. La prueba de la antigua forma p'ul nos da el Huasteco con pulab "arco para disparar flechas". ("). El vocablo p'hul nos lleva al sur de este continente.

En 1964 descubrió el lingüista Ronald Olson del mencionado Instituto Lingüistico de Verano en Bolivia un parentesco sumamente estrecho entre el Maya y las lenguas Chipaya y Uru (Lago Titicaca). Los estudios siguientes, realizados por el lingüista Robert Longacre del mismo instituto en México, mostraron no solamente una cadena de cognadas sino estructuras iguales, solamente que los sur-americanos conservaron todavia más puros los conceptos morfológicos como p. ej. los llamados "proto-contrastes" de McQuown. Una de las palabras claves de este descubrimiento lingüistico de grandes consecuencias para nuestros conceptos históricos, es justamente nuestro vocablo p'hul que ahi se dice phur, con el cambio de la L final en R como en el Chorti y el Lacandón.

Un concepto arquetipico es la idea de que los rayos del sol sean armas: dardos, flechas, flechitas de la cerbatana. El sol hiere,

En Yucatán se conservó una antigua expresión para la salida del sol, cuando sus rayos tocan la tierra. Se dice: u kul kin "afoca el sol" o más bien "toca, pica el sol". En las escenas del Lucero del Códice Drezdense XLVI-L aparece en los textos que acompañan la



aparición del lucero y del Sol, un glifo que leemos ya desde tiempo como hul (") presentándose aquí en una variante que expresa claramente la acción de perforación hol (")

Ahora entendemos porque el héroe y semi-dios Hun 'Ah PU', el cerbatanero, se convierte al final del Popol Vuh en el Sol, hiriendo la tierra tropical con sus armas. La lingüística nos ayudó a entender el simbolismo de su nombre y el significado solar que todos los calendáricos mayas concedieron a este último y supremo dia.

- Pub.: cerbatana; pubaj: disparar con cerbatana, Saënz 316, ah puh: cazador, Solis A, 124, pub ché: cerbatana, Sedat 122.
- Sedat 98, en Dzotzil lajual: señor.
- Motul 540, Lac: "llaman asi los idólatras a los idolos que nacen de barro". Motul 533.
- 4) Hasler 763.
- 5) Sembrado: milpa en Mam au, en Chuh y Jacatteco awal; en Pokomam auix (Teletor 158); Pokomehi: abix, El Kekchi conserva el titulo completo: 'aj au "el dueño de la siembra" (Sedat 26).
- 6) Cordan: Clave, pág. 57.
- H. de Charencey: Des Suffixes en Langue Quichée, Louvain 1883 pág. 8.
- 8) Church, 52.
- Brasseur: Gramática pág. 208,
- 10) Saënz 243.
- Carlos Robles Uribe: Manual del Tzeltal. México 1962, pág. 102.
- 12) Larsen 39.
- 13) Terence Kaufman op. cit, No. 182
- 14) Cordan: Clave pág. 2.

- 15) Anders op. cit. pág. 76, 142, 257, 264.
- 16) Mayers 37.
- 17) Sedat 99.
- 18) Rüdenberg 4938.
- 19) Clark 144.
- 20) Aschmann 128.
- 21) Sedat 26.
- 22) A. F. Stenzier: Elementarbuch der Sanskritsprache, Berlin 1960, p. 114.
- 23) Rüdenberg 4938.
- 24) Ibidem 4320.
- 25) Brasseur p. 225; Sedat 122.
- 26) Motul 802,
- 27) Motul 804.
- 28) Rüdenberg 4907, 4910,
- 20) Saönz 317,
- 30) Larsen 57.
- Robert F. Longrave: Vinculaciones Lingüísticas del idioma maya con el Uru y el Chipaya de Bolivia. México en la Cultura. IIIa, época No. 817, 1964.
- 32) Cordan: Introducción p. 73 s.
- 33) Solls A. 449.

## PERSPECTIVAS

mi 'an majki 'an i chikin cha'an yubin, la'to i yubin.

La Filologia, el amor a la palabra, es una ciencia auxiliar de la Historia, Desde el descubrimiento de William Jones, en 1786, del parentesco de la mayoria de las lenguas europeas, ligando el sánscrito con la lengua Persa, el Griego, el Latín y las lenguas germánicas, empezó el auge de la Filología. Durante todo el siglo pasado lingüistas de Europa establecieron las redes interfamiliares y, siguiendo la pista de ciertos vocablos, pudieron trazar, con gran acierto, las rutas migratorias de grupos étnicos, aunque la Prehistoria y la Arqueologia ofrecieron muy pocos materiales tangibles. Esos esfuerzos se coronaron en nuestro siglo con el descifre de los glifos hetitos, cuya lengua, para gran sorpresa del investigador Hrosny y de todo el mundo, no resultó semitica, como se esperaba, sino indo-europea. La misma sorpresa se produjo cuando Ventris, desde hace 15 años, rompió la llamada Linea B de Creta, comprobando que se hablaba un Griego arcaico en la isla durante el uso de este sistema jeroglifico. Ventris, muerto prematuramente, era Griego y fue ayudado por grecólogos ingleses. El conocimiento de la lengua y unas técnicas modernas lingiiisticas permitieron encontrar la clave.

Desde que los españoles destruyeron el último baluarte de los Itzá en Tayasal (Petén) en 1697, donde sobrevivió el calendario y la escritura maya, los glifos durmieron profundamente, y hasta que hubo dictámenes categóricos de Americanistas en el sentido de que la escritura maya sería un enredo de simbolos esotéricos, sin valor fonético, nunca descifrable. La raíz de tales errores es la simple negligencia lingüística,

Los primeros frailes aprendieron muy bien, para fines religiosos, las lenguas del Nuevo Continente. Se confeccionaron gran cantidad de gramáticas y diccionarios, de los cuales solamente una minima parte fué impresa. La mayoria se perdió en las constantes revoluciones de este continente, algunos duermen, inaccesibles, como el Mare Magnum Pokomchi de Zuñiga, en bibliotecas nacionales y universitarias.

Se puede decir que la ciencia americanista moderna empezó con Charles Etienne de Brasseur de Bourbourg. A este extraordinario hombre debemos el Popol Vuh, el diccionario de Motul, una parte del Códice Matritense y el ún.co drama maya conservado: el "Rabinal Achi". Brasseur aprendió muy bien Cakchiquel y Quiché y escribió gramáticas y diccionarios muy buenos.

El alemán Eduardo Seler inició su carrera de americanista con su famosa disertación "Das Konjugationssystem der Maya-Sprachen", Leipzig 1887. Con el trabajo de sa discipulo Walter Lehmann: "Die Sprachen Zentral-Amerikas" I-II, Berlin 1920 se cerró es ciclo de trabajo. Siempre hubo algunos investigadores que recogieron material Lugüistico de los idiomas Mayas, como Otto Stoll, pero estudios sistemáticos lingüícticos no se realizaron Mientras un indólogo, por supuesto tiene que conocer el Sánscrito, un Grecólogo Griego, los Mayistas trataron de la civilización maya sin conocer más de la lengua o de las lenguas del tronco maya que unas palabras del Motul, Parece increible que el único diccionario accesible es el Español-Maya de Ermilo Solis Alcalá. De lenguas tan importantes para la cultura maya como el Chol, el Dzotzil y el Chorti no existen ni siguiera folletos. Desde hace 20 años el Instituto L'aguistico de Verano de Oklahoma realiza magaíficos tabajos en todo el continente indo-americano. Hélas, sus vocabularios son de muy limitado tiraje e inmediatamente exhaustos. Uno tiene que valerse de amistades personales para tener acceso a los tesoros lingüísticos en los ficheros del Instituto, Ciertamente el interés de este bien formado grupo de lingüistas y misioneros protestantes no es sacar a los americanistas de su estancamiento, sino a traducir la Biblia en los idiomas indigenas. La situación lexicográfica, es decir, de la materia prima para estudios, queda en cero.

La Escuela de Chicago, bajo la dirección de Norman McQuown, ha desarrollado técnicas l'ingüísticas muy sutiles, mientras la Escuela de México, alrededor de Mauricio Swadesh, está sutilizando en su glotocronología.

Aplicando ambas técnicas hemos tratado primero de definir el

valor fonético de los 100 afijos de los códices que son indicadores de sonido dentro o junto con glifos principales (main sigus). Los veinte dias se usan aparte de su significación calendárica-esotérica como "glifos de escritura". Por eso hubo necesidad de revisar su interpretación. También los signos de los "meses" dicen en muchos casos otras cosas que lo que nos indican fuentes yucatecas. Pero estos signos son en si ya compuestos y no forman, hasta donde vemos en este momento, elementos de lectura compuesta.

Con nuestras reconstrucciones de palabras nos estamos colocando en un nivel del año mil de nuestra era, más o menos el tiempo de los códices. Y estamos más cerca de la lengua de las inscripciones pétreas Ellas fueron concebidas, sin duda, en una lengua arcaica, sagrada, en el sánscrito maya que permitió a un sacerdote de Palenque entender las inscripciones de Copán. Hubo además glifos locales, tal vez en el idioma del lugar, lo que explica p. ej. el uso de ciertos grupos de glifos en la región del río Usumacinta y su total ausencia en Yucatán. El descifre total de los códices es el primer paso para aventurarse en la lectura de las estelas. Se necesita un vocabulario-glífico de los códices y un diccionario comparativo de homófonos en todas las lenguas mayas, del Mixe-Zoque, del Popoluca y Totonaco, del material lingüístico de los códices antes de empezar con éxito un verdadero descifre de las estelas. Este seria un largo camino, pero no se olvide de que después de la "quiebra" de la escritura cuneiforme todo un ejército de orientalistas trabajó 40 años antes de revelarse los secretos de las lenguas sumerias, babilonias y asirias. Tal vez los métodos electrónicos, usados en Chicago y México, acortarán el tiempo.

La interpretación de los textos de los códices ya está a la vista. Y es hasta entonces que la ciencia americanista se puede elevar sobre bases de puro empirismo para llegar a investigaciones de un nivel más alto, logrado en otras disciplinas, como la sinologia o la indologia, desde hace mucho tiempo.

Primero: se podrá colocar la Maya en una red intercontinental de lenguas con las consecuencias históricas de tal definición.

En nuestras reconstrucciones hemos mencionado a veces el Chino o el Vasco, Los anatemas de unas Academias no nos asustan. Creemos que Julio Cejedor y unos seguidores suyos son verdaderos pioneros, aunque la mera cadena de homófonos o cognates no basta, habrá que investigar la estructura de las lenguas, que p. ej. muestra extrañas semejanzas entre el Maya y el Turco. Los indicios nos empujan hasta los alrededores del lago Baikal en la Siberia y a una época antes del último periodo glacial, llamado Würm en Europa, Wisconsin en este continente. Por esa razón queremos cambiar el terminus technicus "raiz adámica", inventado por nuestro amigo Juan Hasler de la universidad de Veracruz, actualmente enseñando Náhuatl en la universidad de Colonia, un terminus que disgusta tanto a nuestros colegas de Europa Oriental. Vamos a usar en adelante para la misma cosa la definición "raiz pre-glacial".

Con tales investigaciones, muy excitantes a veces, el lingüista se vuelve auxiliar del historiador. No está lejano el dia en el cual veremos las relaciones inter-raciales y los lazos lingüísticos pre-glaciales con toda claridad como vemos hoy el mapa histórico-lingüístico de Europa, completado últimamente por los trabajos de Pokorny y Hubschmidt (1).

Las relaciones euro-asiáticas fueron exploradas profundamente por Franz Bopp quien elaboró entre 1833-1852 una "Gramática Comparativa". En su libro "La Torre de Babel" considera Wadler la integración de lenguas americanas y africanas en una red mundial (1935), seguido por Walter Wüst (1960).

Desgraciadamente la nueva c'encia de la "Gottología mundial" se vé comprometida por un libro "Sprache der Elszeit" ("Lenguaje de la época glacial") de Richard Fester (Berlin 1962). Fester, saliendo de premisas muy correctas, comete en sus listas comparativas tantos errores graves, que el total resulta un mamarracho inservible. Pero cuando los aficionados se meten en un problema científico, eso prueba justamente que los tiempos maduraron.

Con el análisis de elementos culturales intercontinentales entramos ya en tiempos históricos propiamente dichos. Investigaciones de esa índole fueron consideradas hasta hace poco peor todavía que cadenas de palabras pre-glaciales. Encontraron los investigadores la oposición de lo que Anders en su nuevo compendio de la cultura maya irónicamente llama "la doctrina Monroe" mexicana. (1) Pero con su trabajo sobre la procedencia del algodón Hutchinson y Silow abrieron la primera brecha, (1) Dicho sea de paso que la palabra maya mix (mit en Achi) para algodón tiene su cognato en el Chino mi-en, (\*) En los últimos 10 años Heine-Geldern, Gordon Ekholm y Kirchhoff aportaron más material, culminando en las sesiones tormentosas del XXXVo, congreso de Americanistas en México 1962, Desde entonces tales influencias asiáticas a partir del año 1000 antes de nuestra era hasta el derrumbe de la civilización de Cambodia en el siglo XII de nuestra era, son consideradas como hechos,

El Dr. T. S. Barthel de la Universidad de Tübigen, que se destacó por eminentes trabajos sobre el culto al Lucero y la ecuación directa entre los 13 Chakes de los Códices con conceptos aztecas, ya está lanzando preguntas que llevan la investigación a niveles más altos, ¿Por qué —pregunta él— los signos del Chol Kin están arreglados en la secuencia que tienen y no de otro modo? ¿Qué simbolismo esotérico obligó al orden dado? ¿Y de dónde vienen los conceptos? En nuestra correspondencia nos dice el Dr. Barthel que el se mueve con sus investigaciones en tiempos anteriores de nuestra era y que los períodos Chou y Han de China ofrecen contestaciones verdaderamente asombrosas, Cree el Dr. Barthel además poder comprobar conceptos calendáricos del Helenismo que vía la Indias y Siam llegaron hasta los astrónomos mayas, Sus hallazgos están sometidos al momento al control por sinólogos e indólogos y van, a su tiempo, a causar más sorpresas.

Mientras nosotros, en el campo lingüístico, estamos preguntándonos cuál es la razón para ciertas particularidades de la lengua maya. Nos hemos fijado en el hecho de que cantidad de palabras expresan una idea y su contrario. La raiz nak significa sentarse y subir, hok es terminar y brotar, nacer; puk es nefasto y "sembrar" i, e, provechoso; la negación ma es negación solamente como prefijo, de posfijo es afirmación: uohel-ma" ya lo sé".

Esa particularidad tiene en común el Maya con otras lenguas de altas culturas como la del Egipto de los Faraones. C. Abel descubrió esa bipolaridad ya en 1884 y la llamó "Gegensinn der Urworte" i. e. "contra-sentido de palabras primordiales", un término técnico aceptado internacionalmente y tratado por K. Terebessy (\*) y otros hasta el mismo Sigmund Freud. (\*).

La palabra es el principio de toda cultura. Si la palabra tiene calidades bipolares, entonces los dioses, que no son otra cosa que la "realidad superior" como d'ria Kerényi, tiene que reflejar la misma ambivalencia. Abel dió el ejemplo de la palabra para dios en sánscrito: deva. Eso se vuelve deus en Latin y dieu en Francés, con un aspecto positivo, más devil en Inglés y teufel en Alemán en el sentido negativo de diablo. Mircea Eliade formuló respecto a eso lo siguiente: "Ce phénomeme est universal, Nous l'avons étudié dans notre "Traité d' Histoire des Religions', en montrant comment les anciens dieux du ciel ont été délogés par les dieux plus dynamiques, par les dieux solaires ou par les dieux de l' orage et de la fécondité (').

Ese nível mitológico nos presentan los códices con sus dioses de lluvia, tempestad y sol. También el Pcpol Vuh dá buenos ejemplos.

Los Gemelos divinos, Hun Ah Pu' e Ixbalanké se convierten al fin en sol y luna. Ambos son ya representates de "tiempos olímpicos". La abuela, la vieja Tigresa Lunar hace en el Popol Vuh un papel más bien moderado, pero fué antes una deidad de enorme rigor. Pablo Wirsing nos trasmite una leyenda Kekchi, afortunadamente conservada, que refleja el nivel más antiguo. Según esa leyenda los gemelos capturaron al viejo dios Mam en su forma de danta (tix) en una trampa, lo matan y le cortan el pene. Asando este órgano se le dan como pescado asado a la vieja tigresa lunar, Ixmukané. Pero un ave lo ve y grita: Pirich Mam "pene del abuelo".

En el Popol Vuh se hunde y muere Zipacná en el hoyo que le hacen excabar los astutos gemelos. La forma más antigua y por eso más cruel y profunda a la vez del Kekchi, revela un concepto arquetípico mitológico; la castración de Kronos por su hijo Zeus.

En los códices la Vieja Diosa, por su acción de tejedora (jelem en Dzotzil), está relacionada con la luna y posiblemente con el planeta Júpiter y muestra en algunas escenas, como en el diluvio final, sus patas de tigresa.

Volviendo a la lingüística Mircea Eliade subraya el carácter ambigüo de todas las palabras antiguas de la agricultura, Dice Eliade:

"Dans un tel horizon, il n' existe pas de séparation entre l' outil, l' objet réelt concret, et le symbole qui le valorise, entre la technique et l' operation magico-religieuse qui elle implique. N' oublions pas que la beche ou la charrue primitive symbolisent le phallus et la glebe la matrice tellurique; l' acte agricole était assimilé a l' acte générateur; dans de nombreuses langues austro-asiatiques la beche e encore aujourd'hui le meme nom que le phallus". (\*).

Un solo ejemplo del Maya-Yucateco: el pene es xib y de ahi se deriva la palabra para hombre xibil o xiblal: "el del pene". Y el verbo para trabajar la tierra o, como lo dicen los frailes del Motul "esquilmarse la tierra" es xibhal. El mismo verbo significa, tanto en el Español como en Maya a la vez "cosechar" y "cansarse, quedar exhausto".

La mejor explicación para la ambigüedad de palabras primordiales nos la da, según nuestra opinión, C. Abel,

"Resulta que el hombre no pudo articular sus más antiguos y más sencillos conceptos sino por la antitesis de su propia antitesis y que él solamente más tarde aprendió a separar la antitesis y a usar palabras en un solo sentido sin medirla constantemente con la antitesis". (").

Así los dioses de los códices son antitéticos y bipolares, hermafroditas; por eso hemos usado por una deidad la palabra "Deus Genetrix". La tortuga es wayajel (náhual) acuático e igneo a la vez: espiritu del parto ('akal en Achi) y de la sequia y solsticio.

Con todo eso no nos hemos apartado de nuestro tema del Chol Kin. Un trabajo analizador corre el peligro de perderse en detalles y de tomar una técnica por el contenido. Nuestro método lingüístico, necesariamente complicado a veces, lo consideramos como un instrumento para lograr bases firmes para el estudio de la cultura maya. En medio de nuestros esfuerzos analíticos hemos alzado varias veces la vista para mirar a horizontes más lejanos en el tiempo y en el espacio. No queremos correr la suerte del estudioso mayista Hermann Beyer que se perdió en el curso de los años en sutilidades de tipo atomístico, es decir, de detalles, sin lograr una aportación decisiva.

Tratando temas bien definidos y limitados estamos moviéndonos hacia horizontes más amplios y alturas más elevadas, para que la ciencia maya un dia logre alcanzar conceptos interpretativos de los cuales hacen gala la grecología y la indología. La meta es una interpretación filosófica de la lengua maya y una verdadera comprensión de ese enigmático mundo astro-mitológico que es la cultura maya.

- Julius Pokorny: Indogermanisches Etymologisches W\u00f6rterbuch Bern 1963
   Johannes Hubschmid: Thesaurus Praeromanicus, I, Bern 1963.
- 2) F. Anders op. cit. p. 15.
- J. B. Hutchinson, R. A. Silow y S. G. Stephens: The evolution of Gossypium and the differentiation of the cultivated cottons. London 1947.
- 4) Rüdenberg op. cit. No. 3856.
- K. Terebessy: Zum Problem der Ambivalenz in der Sprachentwicklung. 1944.
- Sigmund Freud: Uber den Gegensinn der Urworte, Obras Completas. Tom, VIII p. 214. London 1943.
- Mircea Eliade: Puissance et Sacralité dans 1' Histoire des Religions, Eranos Tom, XXI p. 27, Zürich 1953.
- 8) Ibidem.
- Citado por Max Knoli en; Energiebegriffe in Physik und Psychologie, Errnos Tom. XXI p. 388, Zürich 1953.

MAYAPAN Abril de 1965.

WOLFGANG CORDAN

## GRAFICA DEL PARENTESCO INTERNO DEL MAYAT'AN



NOTA: La gráfica se basa en semejanzas estructurales y de fonemas, no en los datos cronológicos de la glottocronologia.

El grupo con ü (Itzá-Chontal/Chol-Popoluca) tiene fuertes lazos también por "cognadas" con el grupo del O (Dzotzil-Kekchi etc). La TZ aguacateca y la TH del Huasteco conectan los dos extremos.





SERIE ORIGO

